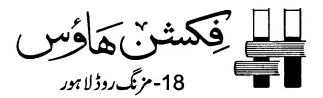


# ڈاکٹرمبارک علی



. 7249218-7237430:فون: E-mail:FictionHouse2004@hotmail.com

### جمله حقوق محفوظ ہیں

نام كتاب : گشده تاريخ

مصنف : ڈاکٹرمبارک علی

پاشرز : فکشن ہاؤس

18-مزنگ روڈ ، لا ہور

فون:7249218-7237430

اهتمام : ظهوراحمدخال

كمپوزنگ : فكش كمپوزنگ ايند گرافكس، لامور

پنفرز : حاجی حذیف پرنفرز، لا مور

سرورق : عباس

اشاعت : 2005ء

قيت : -/120روپي

انتساب!

طلعلی خاں کچھوا ہہکے نام

### فهرست

| غارف | _                                   | 7  |
|------|-------------------------------------|----|
| -1   | تاریخ نولیی اورتقلید                | 9  |
| -2   | عہدوسطنی کی تاریخ نمس کی ہے؟        | 16 |
| -3   | کیامعاشرے کوتاریخ کی ضرورت ہے؟      | 21 |
| -4   | عراق کی تاریخ وتہذیب سے محرومی      | 26 |
| -5   | موجوده حالات اورسوالات              | 33 |
| -6   | دہشت گردی: تاریخی تناظر می <i>ں</i> | 38 |
| -7   | گلوبلائزیژن اور ما دری زبانیس       | 46 |
| -8   | دانشورکون ہے؟                       | 52 |
| -9   | تاج محل کس نے تعمیر کیا؟            | 56 |
| -10  | تاریخ تضادات کے گھراؤ میں           | 62 |
| -11  | ا كبركاعبادت خانه                   | 66 |
| -12  | مناظرے                              | 71 |

| 76  | 13- گائے: مذہب اور سیاست                       |
|-----|------------------------------------------------|
| 81  | 14- تاریخ اور گدا گری                          |
| 86  | 15- خيرات                                      |
| 91  | 16- طانت کی زبان                               |
| 96  | 17- امپیریل ازم کیےاپنے بچوں کونگاہے           |
| 101 | 18- احد شاه ابدالی: حمله آوریا میرو!           |
| 108 | 19- علم كوآ گے بڑھتے رہنا چاہئے                |
| 113 | 20- مطالعه ء پاکتان کیسے پڑھایا جا تا ہے؟      |
| 120 | 21- انگلتان میں ٹریڈیونینز کی تاریخ کاایک خاکہ |
| 124 | 22- تاریخ کے مافذ                              |

### تعارف

تاریخ میں تو میں اور تہذیبیں عروج وزوال سے دو چار ہوتی رہتی ہیں، جب عروج کا وقت ہوتا ہے تو اس وقت ادار ہے بنتے ہیں، روایات پروان چڑھتی ہیں، اور قدریں تشکیل پاتی ہیں۔ یہ سب مل کر معاشر ہے کو آپس میں جوڑتی ہیں۔ اس مرحلہ پر معاشرہ میں تخلیق صلاحیتیں ابھرتی ہیں۔ آرٹ اور ادب میں ترتی ہوتی ہے۔ سائنس اور میکنالوجی میں ایجادات ہوتی ہیں۔ معاشرہ ان لوگوں کی قدر کرتا ہے کہ جواس کی تخلیقی سرگرمیوں میں مدد دیتے ہیں، نے خیالات وافکار پیدا کرتے ہیں، اور ذہنوں کوتازگی عطا کرتے ہیں۔

گر جب معاشرے زوال پذیر ہوتے ہیں تو ادارے، روایات، قدریں اور لوگوں کو جوڑنے والے بیتمام عناصر ٹوٹ بھوٹ کا شکار ہو جاتے ہیں۔ اگر ایسے میں کوئی شاعر، ادیب یا آ رشٹ کوئی چز تخلیق بھی کرتا ہے تو وہ ویرانے میں کم ہو جاتی ہے۔ معاشرہ اپنی زہن کی پچنگی کے لئے تیار نہیں ہوتا ہے۔ اس کے لئے احساس جمال ہے اہمیت ہوجاتا ہے۔ موسیقی کا آ ہنگ بے معنی ہوجاتا ہے۔ ایک ایسے معاشرہ میں جھوٹ، فریب، سازش، بدعنوانی اور منافقت کے علاوہ اور پچھنییں رہ جاتا ہے۔

پاکتانی معاشرہ کا المیہ بیہ ہے کہ اس نے اپنی تاریخ میں بھی عروج تو دیکھا ہی نہیں، اس لئے بیان مراحل ہے نہیں گزرا کہ جن سے عروج کی قومیں گزرتی ہیں۔عروج کی بیہ تاریخ ان میں ماضی کی یادگاریں ہی چھوڑ جاتی ہے۔اس لئے کہا جاسکتا ہے کہ بیہ معاشرہ زوال پذیر بھی نہیں ہے۔ اس کے اس کے لئے کہا جا سکتا ہے کہ بدایک پس ماندہ معاشرہ ہے۔ ایک ایسا معاشرہ کہ جس کی ابتداء کھوکھلی معاشرہ کہ جس کی نہ تو شاندار تاریخ ہے اور نہ ہی عظمت والا ماضی۔ اس کی ابتداء کھوکھلی بنیادوں سے ہوئی تھی، جو برابر کھوکھلی ہورہی ہیں اور بیمعاشرہ برابران میں دھنسا چلا جارہا ہے۔ پس ماندہ معاشرہ، پس ماندہ ذہنیت پیدا کرتا ہے، ایک ایسی ذہنیت کہ جس میں نیکی اور بھلائی کا شائبہ تک نہیں ہوتا ہے۔ ایک ایسے ماحول میں اگر کوئی ایمانداری اور بھلائی پر عمل کرتا ہے تو وہ اس معاشرہ کا اچھوت بن جاتا ہے۔

اس لئے ہمارے پس ماندہ معاشرہ میں نیکی ،خیر ، بھلائی بیسب اجنبی ہوکررہ گئی ہیں۔ لحاظ ،مروت ، دوتی ادرا بمانداری اس قتم کی خصوصیت کا ذکر اب صرف ؤ کشنری میں ہے۔ عملی طوریران کا وجودنظر نہیں آتا ہے۔

پس ماندہ رہنے کی کوئی مدت نہیں ہوتی ہے۔ کیونکہ اس پس ماندگی کوتقویت دینے والے ادارے اور افراد ہوتے ہیں، جو معاشرہ میں صاحب اقتدار، صاحب مراعات اور صاحب طاقت ہوتے ہیں۔ ان کا مفادیہ ہوتا ہے کہ صورت حال اس طرح رہے۔ لہذا پس ماندگی اپنی جڑیں اور زیادہ گہری کرتی چلی جاتی ہے۔

عام لوگ جواس پس ماندگی کا شکار ہوتے ہیں، ان کی توانائی اور طاقت کواس قدر سلب کرلیا جاتا ہے کہ ان میں احتجاج اور بغاوت کی ہمت نہیں رہتی ہے۔ پس ماندگی ان کا مقدر بن جاتی ہے۔

ان مضامین میں ایسے ہی بہت سے سوالات اٹھائے گئے ہیں کہ جن کا جواب مشکل سے ملےگا۔اگر جواب مل بھی جائے تو اس کاحل نہیں ملےگا۔

ڈاکٹرمبارک علی مئی 2005ء لاہور

### تاريخ نويسي اورتقليد

کی مصنف کا قول ہے کہ جواقوام یا معاشر ے علم (یا نالج) کو حقیر سجھتے ہیں اورا سے حاصل کرنے کی کوشش نہیں کرتے ہیں ،ایسے معاشر ہوتے ہوتے ہیں اوراس کی تخلیق و تروی کر باداور شکست کھاتے ہیں کہ جو علم میں بڑھے ہوئے ہوتے ہیں اوراس کی تخلیق و تروی میں حصہ لیتے ہیں ۔لہذا یہ ایک حقیقت ہے کہ جہالت اوراس کے نتیجہ میں ناوا قفیت اور بے خبری قوموں کو پس ماندہ بناتے بناتے انہیں گمنا می میں لے جاتی ہوتی ہے۔ ای چیز کو ذہن میں رکھتے ہوئے فرانس کے مشہور دانشور فو کونے کہا ہے کہ ''نالج طاقت ہوتی ہے، اور طاقت نالج ہو جاتی ہے۔''لہذا دنیا میں وہ اقوام کہ جوعلم کے حصول اور اس کی ترتی میں مصروف مانجی ہونے تا ہے کہ نالج ہو جاتی ہوتی ہے۔' لہذا دنیا میں وہ اقوام کہ جوعلم کے حصول اور اس کی ترتی میں مصروف اقوام پر بی بیا ہو باتی بالا دسی قائم کر لیتی ہیں۔ ربی ماندہ اور اس بی بیا ہور ہا ہے، اور آج بھی ہور ہا ہے، اور آج بھی ہور ہا ہے، اور آج بھی ہور ہا ہے۔ اور شاید مستقبل میں بھی بیر جاری رہے۔

یباں پرایک اہم سوال می ہے کہ مخض علم کو حاصل کرنا ، یا حاصل شدہ علم کا تحفظ ہی
کافی نہیں ہوتا ہے ، ضرورت اس بات کی ہوتی ہے کہ اس علم میں برابر اضافہ کیا جائے۔
ایک حد تک تو میرچ ہے کہ دوسری اقوام یا معاشروں ہے علم کو حاصل کیا جائے ، لیکن اگر اس
علم کو مخض تقلید کے لئے استعمال کیا جائے گا تو اس سے معاشرہ کی تخلیق صلاحیتیں ابھر کرنہیں
آئیں گی۔ اس کے لئے ضروری ہے کہ حالات و تقاضوں کے تحت علم کو تخلیق بھی کیا جائے

تا كهاس كے لئے دوسروں پرانحصار نہ ہو۔

مثلاً اسلامی تاریخ کے ابتدائی دور میں مسلمان دانشوروں نے بونانیوں سے علم تو حاصل کیا، گراس علم کوانہوں نے اپنے نہ ہمی عقائد کے لئے استعال کرتے ہوئے، بونانی فلنفہ کو علم کلام بنادیا۔ لہذا محص تقلید نے اسلامی معاشرے میں کوئی اور یجنل وین تحریک کو پیدا نہیں ہونے دیا۔ معتزل فرقہ کے ماننے والے، جو کہ بونانی افکار سے متاثر ہوئے تھے اور جو عقلیت کورواج دینے کی کوشش کررہے تھے، وہ اس وقت تک بااثر رہے جب تک کہ صاحب اقتدار واسروں کے ہاتھوں منتقل ہوا، مان کی تحریک کی گوشش کر ہے۔ کی گرجیسے ہی اقتدار دوسروں کے ہاتھوں منتقل ہوا، ان کی تحریک کی گرجیسے ہی اقتدار دوسروں کے ہاتھوں منتقل ہوا، ان کی تحریک کی کوشش کر ہے۔

اس من میں، میں مغرب میں تاریخ نو کی کے ارتقاء اور تبدیلیوں کے بارے میں ذکر کروں گا۔ اس کی ابتداء سب سے پہلے اس عمل سے ہوئی کہ تاریخ کے ماخذوں لیعنی دستاویز ات اور مخطوطات کی تھیج کے بعد، انہیں مدون کر کے شائع کیا جائے۔ کیونکہ تلمی نسخوں میں نہ صرف کا تبوں کی وجہ سے غلطیاں ہو جاتی تھیں، بلکہ بعض اوقات آنے والے ان مخطوطات میں اضافے و ترامیم بھی کرتے رہتے تھے۔ لہذا اس سلسلہ میں با قاعدہ قوانین اور طریقہ کار کا تعین کیا گیا کہ کس طرح سے ایک ہی مخطوطے کی مختلف با قاعدہ قوانین اور طریقہ کار کا تعین کیا جائے، تعین کیا جائے کہ کون سامخطوط کی مختلف کا پیوں کو جمع کر کے ان کا باہمی مقابلہ کیا جائے، تعین کیا جائے کہ کون سامخطوط کس عہدیا زمانہ میں کھوا گیا تھا، اگر ان میں ترامیم و اضافے ہیں تو دیکھا جائے کہ یہ کب اور کس وقت میں ہوئے؟ کیا ان کا طرز تحریر مصنف سے ملتا جاتا ہے یا مختلف ہے؟ کیا اس میں جو الفاظ اور محاور سے استعال ہوئے ہیں، وہ مصنف کے زمانے میں استعال ہوتے تھے؟ اگر عبارت میں تضاد ہے تو اس تضاد کی کیا وجہ ہے؟ اس کی تدوین کے بعد کوشش کی گئی کہ شمیح مخطوطات کی اشاعت ہو۔

اس کے بعد دوسر امر حلہ یہ تھا کہ عبارت یامتن کواس کے تیج معنوں میں پڑھا جائے ،

کیونکہ بعض حالات میں مصنف صاف عبارت لکھنے کے بجائے اپنے مطالب کو مہم الفاظ میں بیان کرتا تھا۔ اس کی کی وجو ہات ہوتی تھیں، حکمر انوں یا نہ ببی لوگوں کا ڈر، اس لئے متن کو اس وقت پوری طرح سے اس کے تاریخی تناظر میں سمجھا جا سکتا تھا کہ جب قاری یا ریسرج کرنے والا اس دور کے تاریخی ماحول سے واقف ہو۔ اسی صورت میں وہ متن کی عبارت کو پوری طرح سے بچھ سکتا تھا۔ لہذا جب ان مخطوطات کی مدد سے تاریخ کمھی گئ تو اس میں تو انائی اور جان تھی ، اور مورخ نے کوشش کی کہ وہ تاریخ کوشکیل نوکرنے میں پوری احتیاط و تو از ن سے کام لے۔

ایشیا و افریقہ کے مورخ جو کہ مغرب کی یو نیورسٹیوں میں پڑھتے ہیں اور مغربی
ریسرج میتھا ڈالوجی سکھتے ہیں، ای کووہ اپنی تاریخ نو لیی میں استعال کرتے ہیں، اور
کوشش کرتے ہیں کہ اپنی تاریخ کومغرب کے ماڈل پرتشکیل دیں۔ اس کو ذہن میں رکھتے
ہوئے، ایک مغربی مورخ نے کہا تھا کہ'' یہ کیسے ممکن ہے کہ کوئی نئی تاریخ کی تخلیق کرے،
کیونکہ تمام تاریخ تو محض یورپ کی تاریخ ہے، جو کہ مردانہ (Masculive) ہے اور اپنے
کردار میں سفید فام ہے۔''

ای کو ذبن میں رکھتے ہوئے ذرا تاریخ نولی میں ادوار کی اس تقسیم کو د کھتے کہ جو مارکی مورخ استعال کرتے ہیں۔ بیفلامی، جا گیرداری، سر مایدداری، اور پھرسوشل ازم پر ختم ہوتے ہیں۔ لیکن جب ہندوستان کی تاریخ کوان ادوار میں تقسیم کرنے کی کوشش ہوئی تو اس کا نتیجہ تباہ کن صورت میں نکلا کیونکہ ہندوستان میں غلامی اور جا گیرداری کی شکل پورپ سے بالکل مختلف تھی۔ بعد کے مارکسی مورخوں نے اس تقسیم میں اصلاح کی، مثلاً ڈی۔ ڈی۔ ڈی۔ گوئی نے ہندوستان کی تاریخ کھنے کا ایک نمونہ فراہم کیا، ان کے مطابق '' تاریخ کو پیداواری فرائی ور پیداواری نظام کے ارتقاء کوسندوارلکھنا چا ہئے۔''

تاریخ نویی کےسلسلمیں ایک مسئلہ بیآتا ہے کہ جب مغربی مورضین ماری تاریخ

کھے ہیں، تو وہ ان اصطلاحات کو آزادانہ طور پر استعال کرتے ہیں کہ جوان کے ہاں مروئ ہیں۔ لہذا جب وہ ہمارے تاریخی کرداروں کو سمجھنا چاہتے ہیں تو ان کا مقابلہ وہ مغربی شخصیتوں سے کرتے ہیں۔ مثلاً ونسدے اسمتھ (V. Smith) نے جب گیت خاندان کے حکمر ان سمندر گیت اور اس کی فوجی مہمات کا ذکر کیا تو اسے نپولین ہے تشبیہ دیتے ہوئے، اسے ''ہندوستانی نپولین'' کہد یا۔ اس طرح سے کالیداس کو ہندوستان کاشیکسپیر بنادیا گیا۔

اگر دیکھا جائے تو اس قتم کی تثبیہات خاص حد تک گمراہ کن ہیں۔ کیونکہ اس صورت میں بہتاریخی کر دارا پنی حقیقی شناخت کھودیتی ہیں ،اوران کوان مغربی کر داروں کی روشنی میں دیکھا جانے لگتا ہے کہ جن کا تعلق دوسرے عہداور ماحول سے ہوتا ہے۔

اس کی دوسری مثال ہے ہے کہ مغربی مورخوں کی تقلید میں اب ہم بھی سکندر کو'' اعظم''
کصتے ہیں، حالانکہ وہ ایک جارح اور ظالم حملہ آور تھا کہ جس نے ہندوستان میں تابی و
ہربادی پھیلائی، ایسے مخص کی خدمت کے بجائے اس کی فتو حات اور اس کی بہادری کی
تعریف کرتے ہوئے ہمارے مورخ بھی مغربی مورخوں کی زبان استعال کرتے ہیں،
چونکہ ہمارے ہاں تخلیق کی کمی ہے اور تقلید پر زور ہے، اس وجہ سے یور پی تاریخ نو کی کا ماڈل
ہمارے ذہنوں میں اس قدر سرایت کئے ہوئے ہے کہ ہم تاریخی عمل کو یور پی مرکزیت
ہمارے ذہنوں میں اس قدر سرایت کئے ہوئے ہے کہ ہم تاریخی عمل کو یور پی مرکزیت
میں جن چارا ہم ادوار نے انقلا بی تبدیلیاں کیں، ان میں رینا ساں، ریفارمیشن، روثن
میں جن چارا ہم ادوار نے انقلا بی تبدیلیاں کیں، ان میں رینا ساں، ریفارمیشن، روثن
خیالی، اور صنعتی انقلاب ہیں۔ اب جب ہم یورپ کی تاریخ کواس تناظر میں دیکھتے ہیں،
تو ہمارے ذہن میں ہی آتا ہے کہ تی اور آگے ہو صفے کے لئے انہیں راستوں کواختیار
کرنا چاہئے۔

لہذاسب سے پہلے ہمارے معاشرے میں ریناساں کاعمل ہونا چاہئے۔ بیقصوراس

قدردکش اورجاذب نظرہے کہ مسلمان معاشروں میں ایک بارنہیں بلکہ ٹی بار بیاعلان کیا کہ ان کے ہاں ریناساں کاعمل شروع ہو گیا ہے اور اس کے نتیجہ میں انقلا بی تبدیلیاں آرہی ہیں۔ لیکن ہرباراس میں تاکامی ہوئی، اس طرح سے سیجھا جاتا ہے کہ دیفار میشن تمام نہ ہی خرایوں اور پس ماندگیوں کا علاج ہے، اور اس پر افسوس کا اظہار کیا جاتا ہے کہ اسلام میں ریفار میشن نہ ہونے کی وجہ سے نہ ہی طور پر ہم ایک جگہ تھ ہر کررہ گئے ہیں۔ اب اس جگہ وانشور ومفکرین اس کو بھول جاتے ہیں کہ ریناساں اور ریفار میشن کی تحریکیں یورپ کے دانشور ومفکرین اس کو بھول جاتے ہیں کہ ریناساں اور ریفار میشن کی تحریکیں یورپ کے خاص ماحول اور حالات میں انجری تھیں، اور ان کا اسلام پر اطلاق نہیں کیا جا سکتا ہے۔ ریفار میشن عیسائیت میں انجری تھی کیونکہ ان کے ہاں چرچ کا ادارہ تھا کہ جس کی اتھار ٹی کو چیلنے کیا جا سکتا تھا، اور پھر اس کی اصلاح بھی کی جا سکتی تھی۔ اسلام میں اس قتم کا کوئی ادارہ خبیں ہے، لہٰذا اصلاح کس کی کی جائے؟

ریناساں کی اصطلاح کا بھی کی معاشروں میں غلط استعال ہواہے۔مثلًا بنگال میں 19 ویں میں علام استعال ہواہے۔مثلًا بنگال میں 19 ویں صدی میں جوذبنی بیداری ہوئی تو اسے بھی ریناساں کہا گیا۔اس پر کوف (Koff) نے بیسوال اٹھایا ہے کہ اس بیداری کا تعلق زبان ، تاریخ اور رسم ورواج کے احیاء سے تھا، لہٰذااسے نیشنل ازم کہاجائے یاریناساں؟

سیبھی خیال کیا جاتا ہے کہ اگر معاشرے میں صنعتی عمل شروع ہوگا تو اس کے نتیجہ میں فرسودہ اور خستہ روایات اور پرانے ناکارہ ادار ہے خود بخو دختم ہو جائیں گے اور بلاآخر جمہوری عمل اس کی جگہ لے لے گا۔ لیکن ہم اس کو بھول جاتے ہیں کہ محض ٹیکنالوجی کا استعال اور فیکٹریوں کا قیام لوگوں کے ذہن کو تبدیل نہیں کرتا ہے، بلکہ اس کے لئے دوسرے والل کی بھی ضرورت ہوتی ہے۔ جس میں خاص طور سے ایی تعلیم کی ضرورت ہوتی ہے۔ جس میں خاص طور سے ایی تعلیم کی ضرورت ہوتی ہے کہ جس کی بنیا دروش خیالی ہرہو۔

اب وال يد ب كه معاشر يد من شبت تبديلي كيدلائي جائي؟ تاريخ ايك انتهائي

طاقت وراور مئوثر مضمون ہے اس لئے ایک ایس تاریخ نولی کی ضرورت ہے کہ جو ایور پی ماڈل پر تقلید کی صورت میں نہ ہو، بلکہ ہمارے اپنے حالات و تقاضوں کے تحت اس کی تخلیق کی جائے تا کہ ہم اس ماضی کی تشکیل نوبھی کریں کہ جو کولونیل عہد میں ہم سے چھین لیا گیا ہے۔

ہمیں تاریخ کونیشل ازم کے چنگل ہے بھی چھڑانا ہے، کیونکہ یہ کولونیل ازم کے ردمل میں پیدا ہوا، اور اس نے ہرروایت اور ادارے کوجذباتی رنگ دے کراس کے احیاء کی بات کی، اور ایسے ہیروز کو پیدا کیا کہ جواس کے قابل نہیں تھے۔اس نے کولونیل اور مابعد کولونیل دور کے اپنے حکم انوں اور سیاستدانوں کی بدعنوانیوں پر بھی پردہ ڈالا تا کہ ان کے کردار کو بے داغ ثابت کیا جائے۔

ہندوستان میں مورخوں کا ایک ایبا گروہ ہے کہ جواپی تاریخ کولبرل اور روش خیالی کے تحت لکھ دیا ہے اور ہندوا نتہا پندی کے خلاف جدو جہد کرتے ہوئے تاریخ کوان کے قبضہ سے چیٹرانے میں مصروف ہیں ،اس صورت میں تاریخ لوگوں میں ساجی اور سیاس شعور کو پیدا کرنے میں مصروف ہے،اگر چداس میں انہیں مشکلات پیش آرہی ہیں۔

پاکتان میں اس کے برعکس نہ تو تاریخ کے علم میں کوئی اضافہ ہور ہاہے، نہ ہی اس مضمون کوسیاسی وساجی شعور کی بیداری کے لئے استعال کیا جار ہاہے اور نہ ہی اس خلیج کو پُر کرنے کی کوشش کی جارہی ہے کہ جو کولونیل دور میں پیدا ہوئی تھی جس کے نتیجہ میں تاریخ کا ایک بڑا حصہ گم ہوچکا ہے۔

اس کی کوان مورخوں کی کتابیں پوری کررہی ہے کہ جویا تو غیر ملکی ہیں، یاوہ پاکستانی جو ملک ہے ہم بیر ونی یو نیورسٹیوں میں ہیں، ہمارے مقامی مورخ ان ہی لوگوں کے دیئے ہوئے تاریخی نقطہ نظر کو دہراتے رہتے ہیں چونکہ ہم علم کو خلیق نہیں کرتے ہیں، اس لئے اے بیری ہوئی میرونی ملکوں سے درآ مدکرتے ہیں، اور دوسروں کی تخلیق صلاحیتوں پر انحصار کرتے ا

ہوئے اپناچہرہ ان کے آئینہ میں دیکھتے ہیں۔ای کو مدنظر رکھتے ہوئے جب کہا گیا کہ جوعلم کی تحقیر کرتے ہیں تو علم ہی انہیں بر بادبھی کرتا ہے۔ بیہ مثال ہمارے معاشرے پر پوری طرح سے صادق آتی ہے۔



# عہدوسطی کی تاریخ کس کی ہے؟

عبدوسطیٰ کی ہندوستانی تاریخ کہ جے مسلم دور حکومت بھی کہاجاتا ہے،اس نے تاریخ نو کی میں ہندوؤںادرمسلمانوں کے درمیان زبر دست تفریق پیدا کر کے ، ذہنوں کوزہر آلود کرے،اورایک دوسرے کے خلاف فرت پیدا کرے،ایک متناز عشکل اختیار کرلی ہے،اس وجہ سے دونوں جانب سے فرقہ وارانہ نقطہائے نظرر کھنے والے اس عہد کوایک دوسرے سے مختلف طور پردیکھتے اوراس کا اظہار کرتے ہیں۔جب ایسٹ انٹریا کمپنی کے ایک ملازم جیمس مل (James Mill) نے''ہسٹریآ ف برلش انٹریا''لکھی تو اس نے عہد وسطنی کومسلمانوں کوعہد کہا، کیونکہ اس دور میں شالی ہندوستان اور برصغیر کے دوسرے حصوں برمسلمان حکمراں خاندان حکومت کررہے تھے، اگر چان کا طرز حکومت کسی بھی لحاظ سے نہ تو اسلامی تھا اور نہ ہی نم ہی لیکن پیاصطلاح مسلمان مورخوں کو پیندآ گئی ،اوراب ہماری تاریخ کی کتابوں میں ، یا نصاب کی کتب میں اسے "دمسلم دور حکومت" ہی کہا جاتا ہے۔ ایک لحاظ سے بداصطلاح ہندوستانی مسلمانوں میں فخر کے جذبات کوبھی پیدا کرتی ہے کہ انہوں نے ایک ہزار سال تک حکومت کی اور ہندوؤں کواپنا غلام بنائے رکھا۔ دوسری طرف بیاصطلاح ہندوؤں میں اس احساس كوپيدا كرتى بى كىمسلمان حملة دران برغالب رب، دران برحكومت كى ـ

عہد وسطنی کی تاریخ سیاسی طور پر اس وقت منطر عام پر آئی کہ جب ہندوستان میں کولونیل ازم کے خلافتح کیک آٹھی ،اوراس تحریک کی بنیا دیر ہندوستانی قوم پرسی کی تشکیل ہوئی، اس تفکیل میں تاریخ نے اہم کردارادا کیا۔ قوم پرست مورخوں نے اس عہد کی تاریخ
پرخصوصی طور پراس لئے توجہ دی، کیونکہ وہ ثابت کرنا چا ہتے تھے کہ ہندوستانی ند ہب ذات
ادر رنگ کے فرق کے باو جود ایک قوم ہیں، ہندوؤں اور مسلمانوں کے درمیان ثقافتی ہم
آ ہنگی ہے، دونوں کی مشتر کہ جدو جہد ہے ایک ایسا گلجر پیدا ہوا کہ جس نے نہ ہی تحصّبات
سے بالاتر ہوکر دونوں کوآپ سلایا، اور اب بیا کی مشترک ثقافتی ورشہ کے وارث ہیں۔ اس
قومی تاریخ نو کی میں اللہ آباد یو نیورش کے مورخوں نے بڑھ چرھ کر حصہ لیا، اور عہدو سطی کی
تاریخ پر تحقیق کر کے اسے ایک نئی معنویت اور زندگی دی لیکن تحقیق میں ان کی توجہ اس عہد
کی سیاسی تاریخ پر تھی، بہت کم توجہ ساجی اور ثقافتی پردی گئی۔

کین جب عہدوسطی کی تاریخ کوتوم پرستوں نے اپنالیا ،تواس نے مسلمان کمیونی میں ا بھرنے والے متوسط طبقے کے لئے مسائل کو پیدا کر دیا، کیونکہ پیطبقہ تاریخ کے ذریعہ اپنی شنا خت کو قائم کرنا حابتا تھا،کین جب قوم پرستوں نے اس تاریخ کومشترک بنا کراہے اپنا لیا ، تواب اس میں ان کے لئے کوئی گنجائش نہیں رہی ، کیونکہ مشتر کہ ثقافت میں ان کی ذات تم ہوگئی۔ جواہر لال نہرونے اپنی کتاب''ڈسکوری آف انڈیا'' میں اس پر روشنی ڈالتے ہوئے لکھاہے کہ:''انہوں نے اپنی تو می شناخت کی جڑوں کو کسی اور جگہۃ تلاش کیا اور کسی حد تک ان کواور فغان دور حکومت اور عہد مغلیہ میں پایا کیکن پیشنا خت کے خلاء کو پورا کرنے کے لئے کافی نہیں تھا۔ کیونکہ بیادوار ہندوؤں اورمسلمانوں دونوں کے لئے مشترک ا ثاثہ تھے، ہندوؤں کے ذہن سے غیرملکی مداخلت اور حملوں کا تصور وقت کے ساتھ ختم ہو گیا تھا۔ مغل حکمرانوں کو ہندوستانی حکمراں سمجھا جاتا تھا۔ خاص طور سے اکبرکو کہ جس کی ہندوؤں میں بڑی عزت ہے،اس وجہ ہے اس کے بارے میں کچھ مسلمانوں کے خیالات منفی ہیں۔ پچھلے سال اس کی 400 سالہ سالگرہ منائی گئی۔اس تقریب میں ہندوستانی معاشرے کے ہر طبقے نے کہ جس میں مسلمان بھی شامل تھے حصہ لیا، لیکن مسلم لیگ ان تقریبات ہے دور رہی، کیونکہ اکبر ہندوستان کے اتحاد کی علامت تھا۔''

اکبر 450 سالگرہ 1992 میں دبلی اورعلی گڑھ میں منائی گئی۔اس موقع پر جوسیمینار ہوئے ،ان میں تقریباً 60 کے قریب ان مورخوں نے حصدلیا کہ جن کا موضوع عہدوسطی کا ہندوستان تھا۔انہوں نے عہدا کبر کے مختلف پہلوؤں پراپ پختیقی مقالات پیش کئے۔اس سے اندازہ ہوتا ہے کہ ہندوستان میں قوم پرتی کے نقطے نظر سے تاریخ کو کھنے کا انداز اب بھی مقبول ہے۔اکبراس وقت ہندوستان کے اتحاد اور سیکولرا قد ارکی علامت ہے۔

1920 کی دہائی میں تاریخ نولی میں قوم پرتی کے نقطہ فظر کونقصان پہنچا، کیونکہ بیوہ زمانہ تھا کہ جب فرقہ وارانہ جذبات پورے زوروں پر تھے۔ان جذبات نے مشترک کلچرل ورثہ کوبھی نقصان پہنچایا۔تاریخ نولی اس حد تک فرقہ واریت سے متاثر ہوئی کہ انہوں نے ہندوؤں اور مسلمانوں کے تعلقات کوزہر آلود کردیا۔

یہ وہ حالات تھے کہ جن میں مسلمان اشرافیہ نے عہدوسطیٰ کی تاریخ سے ان شخصیات اور واقعات کا انتخاب کیا کہ جوان کے مفادات کو پورا کرتے تھے۔ انہوں نے اپنے سیاسی مقاصد کو پورا کرنے کے لئے تاریخ سے ان عرب اور ترک فاتحین کو اور ات سے نکال کر جو کبھی کہ تاریخ میں گم ہو چکے تھے، مقصد یہ تھا کہ ان کی فتو حات اور کا رناموں سے مسلمان کمیونئ کو ابھارا جائے تا کہ وہ ان فاتحین کو اپنا ماڈل بنا کر دوبارہ سے اپنے عروج کو واپس کمیونئ کو ابھارا جائے تا کہ وہ ان فاتحین کو اپنا ماڈل بنا کر دوبارہ سے اپنے عروج کو واپس لائیں اور ہندوؤں پر اپنا تسلط قائم کریں۔ خاص بات سے کہ ان شخصیات کو کہ جن کو بطور ہیروا بھارا گیا ان میں اکثریت حملہ آوروں کی تھی ، جن میں مجمد بن قاسم ، مجمود غرنوی ، اور مجمد غوری قابل ذکر ہیں۔

اس کے برعکس ہندوستان میں علی گڑھ یو نیورش کے مورخوں نے اس عہدکوایک اور ساجی تاریخی پر ریسرچ کی اور خاص طور سے ان پہلوؤں کوسامنے لائے کہ جن کی وجہ سے عہد وسطی میں نئی ٹیکنالوجی آئی جو کہ ترک اپنے ساتھ لائے تھے اور جس نے ہندوستانی

معاشرے کوتبدیل کرنے میں انقلابی حصہ لیا۔انہوں نے اس پہلو کوبھی اجا گر کیا کہ دویا تین حکمر انوں کوچھوڑ کر،ا کثریت نے سیکولر روایات کو اختیار کرتے ہوئے حکومت کی اور فد ہب کوسیاسی طور پر استعمال نہیں کیا۔

موجودہ دور میں، بی ہے۔ پی کی حکومت کے اقتدار میں آنے کے بعداور 'نہندتوا''
کنظریہ کے پھیلاؤ کے ساتھ، عہدوسطی کی تاریخ کوبھی متنازعہ بنا دیا گیا ہے۔ اب ہندو
انتہا پیند اس عہد کوغیر ملکی حکمرانوں کا عہد کہدرہے ہیں جو کہ ہندوستان کے لئے تباہی و
بربادی کا باعث ہوا۔ یہی وہ جذبات تھے کہ جن کی وجہ سے 1992 میں انتہا پیندوں نے
بربادی مجدکومسا کر کے اپنی نفرت اور تعصب کا اظہار کیا۔ اب اسی تعصب اور تنگ نظری کا
اظہاران نصابی کتابوں میں کیا جارہا ہے کہ جو بی۔ جے۔ پی کے زیراثر لکھوائی جارہی ہیں،
ان میں تاریخ کومشخ کر کے مسلمانوں کے خلاف فرقہ وارانہ جذبات کو پیدا کیا جارہا ہے
(یہی عمل یا کتان میں نصابی کتب میں ہو چکا ہے)۔

دوسری جانب پاکستان میں بھی عہدوسطی کی تاریخ ہے۔ کچپی کم ہوگئ ہے۔ اس کی ایک وجہ تو یہ ہے کہ بیتمام علاقے جواب پاکستان ہیں، عہدوسطی میں بیسلاطین اور مغلوں کے دور میں ان کی سلطنت کے صوبے سے، اور اس لحاظ ہے ان کی زیادہ اہمیت نہیں تھی، بلکہ مرکزی علومت ان کے ذرائع کا استحصال کرتی تھی۔ اس وجہ ہے ان علاقوں میں اکثر سیاس بے چینی رہا کرتی تھی۔ سرحد میں مغل حکومت کے خلاف مسلسل بغاو تمیں ہوتی رہیں، خوشحال خال خال خال خال منا کی شاعری میں مغل حکومت کے خلاف جو جذبات پائے جاتے ہیں، وہ عوامی رائے کا اظہار ہیں۔ سندھ بھی مغل حکومت کے خلاف جو جذبات پائے جاتے ہیں، وہ عوامی رائے کا اظہار ہیں۔ سندھ بھی مغل حکمر انوں کے برتاؤ سے خوش نہیں تھا، اکبر نے جس طرح سے اس پر قبضہ کیا تھا، وہ اس کی امپیریل پالیسی کا حصہ تھا، اس کے بعد آب نے والے حکمر انوں نے بھی سندھ کوزیادہ اہمیت نہیں دی۔ اس کا اندازہ یوسف میرک کی کتاب '' تاریخ مظہر شاہجہانی'' سے کوزیادہ اہمیت نہیں دی۔ اس کا اندازہ یوسف میرک کی کتاب '' تاریخ مظہر شاہجہانی'' سے کوزیادہ اہمیت نہیں دی۔ اس کا اندازہ یوسف میرک کی کتاب '' تاریخ مظہر شاہجہانی'' سے ہوتا ہے کہ جس میں مغل گورزوں کے ظلم واستبدادادر استحصال کے واقعات دیئے گئے ہیں۔

اس کے علاوہ ہفتیم کے بعد جب مسلمانوں نے برصغیر ہندوستان سے اپنارشتہ تو ڑلیا،
اورا پی شنا خت کے لئے دوسری را ہوں کو تلاش کر ناشروع کر دیا ، تو پاکستانیوں کے لئے عہد
وسطی اوراس کی تاریخ اجنبیوں کی ہوگئ کہ جس کے مطالعہ میں ان کی کوئی زیادہ دلچیں نہیں
رہی۔ مزید میہ کہ ہماری ریاست کی بھی میہ پالیسی ہے کہ ہندوستان کے ساجی اور ثقافتی
تعلقات نہ بڑھائے جا کیں ، اوراپے کلچرکی جڑیں وسط ایشیا میں تلاش کی جا کیں۔

جب سے ہمارے معاشرے میں نہ ہی انتہا پیندی انجری، اس نے بھی اس عبد کی تاریخ میں دلی ہے، یہ تاریخ میں دلی ہے، یہ ہندوؤں کے ملاپ سے آلودہ ہوکراپنی اسلامی روح کھو بیٹھا ہے اس لئے اب یہ باعث فخر نہیں رہا ہے۔ اس لئے ان کی توجہ اسلامی تاریخ پر ہے کہ جہاں سے وہ نہ ہی اور روحانی طور پراٹر ات کو قبول کرتے ہیں۔

ان حالات میں مستقبل میں بھی کوئی الیی صورت نظر نہیں آتی کہ پاکستانی مورخ عہد وسطیٰ کی تاریخ میں دلچیں لے کراس میں تحقیق کریں گے۔فاری زبان سے ناوا تفیت بھی ایک ابہم عضر ہے، کیونکہ جب تک اس سے پوری وا تفیت نہیں ہوگی اس وقت تک بنیا دی ماخذ وں تک رسائی نہیں ہوگی۔ یہی وجہ ہے کہ 1947 سے اب تک مشکل سے تین یا چارتھیں اس عہد کی تاریخ پر تیار ہوئے ہیں، ان میں سے گی قابل اشاعت نہیں ہیں۔ ہندوستان میں، ہندو انتہا لیندی کے باوجود، اس بات کی امید ہے کہ وہاں ایسے ادار سے اورمورخ ہیں کہ جنہیں اس عہد کی تاریخ سے دلچیں ہوار جہاں فاری جانے والے موجود ہیں، اس لئے امید کی جاتی ہوری ماتی ہے کہ عہدوسطیٰ یا مسلم دور حکومت، پراگر مزیر تھیق ہوئی تو وہ ہندوستان ہی میں ہوگی، اس کے اعداز وال کے اور ہی ہیں۔

# کیامعاشرےکو تاریخ کی ضرورت ہے؟

اس کی کیاوجہ ہے کہ لوگ ماضی کی جانب واپس جانا چا ہتے ہیں؟ اگر اس سوال کا تجزیہ کیا جائے تو اندازہ ہوتا ہے کہ ہر معاشرہ میں اس کی مختلف وجوہات ہوتی ہیں۔ ایک ایسا معاشرہ کہ جوشعتی طور پر ترقی یا فتہ ہو، اور جہاں ٹیکنالوجی کا اثر ورسوخ ہو، ایک ایسا معاشرہ اپنے مقاصد کے حصول کے لئے مستقبل کے منصوبے اور پلان بناتا ہے تا کہ انہیں اپنی صلاحیتوں سے پورا کر سکے۔ اس کے مقابلہ میں ایسا معاشرہ کہ جو پس ماندہ ہو، اور جو اس قابلہ میں ایسا معاشرہ کہ جو پس ماندہ ہو، اور جو اس قابل نہ ہو کہ انسانی تہذیب وتدن میں کچھاضا فہ کر سکے، ایک ایسامعاشرہ اپنی کم مائیگی کو ماضی کی شان وشوکت میں چھیا کر، اس میں پناہ لینا چا ہتا ہے۔

اس پس منظر میں اگر تاریخ کی اہمیت کو دیکھا جائے تو ، پتہ چلے گا کہ یہ مختلف معاشروں میں ان کے حالات کے تحت اپنا کردارادا کرتی ہے۔ مثلاً اولین معالمہ میں بیہ معاشرہ کی جڑوں کو ماضی سے کات دیتی ہے، اور معاشرہ کواس پر آ مادہ کرتی ہے کہ وہ اپنے مقاصد کے تکمیل کے لئے ، ماضی سے کوئی تعلق رکھے بغیر، یا کوئی سبق سیکھے بغیر، ہر حمکن طریقہ ء کارکوا ختیار کرے۔ دوسرے معالمہ میں یہ ایک زوال پذیر معاشرے کو ماضی کی خواب آلودشان وشوکت میں جتلار کھ کر، اے زندہ رکھتی ہے۔

(The 'ناضی کی موت' J.H.Plumb) نے اپنی کتاب'' ماضی کی موت' Death of the Past) کھا ہے کہ ایک صنعتی معاشرہ کو'' ماضی کی کوئی ضرورت نہیں

ہوتی ہے، نہ تو اس کو ماضی ہے کسی معاملہ میں منظوری چاہئے ہوتی ہے، نہ بی اس کی خواہش
ہوتی ہے کہ وہ اپنی جڑیں ماضی میں، تلاش کر ہے۔' اس مرحلہ پر بیسوال کیا جاسکتا ہے کہ
آخرابیا کیوں ہے؟ اس کا جواب دیتے ہوئے بی ، وڈورڈ (G. Woodward) نے اپنی
کتاب ''مستقبل کا ماضی' (Future of the Past) میں لکھا ہے کہ ماضی کے ذریعہ
دراصل معاشر ہے اس بات کی کوشش کرتے ہیں کہ وہ اپنے خاندانی رشتے ، شجر ہے، اور تو می
فخر ومبابات کو تلاش کریں، بیوہ خواہش ہے کہ جو ماضی کے استعمال پر زوردیتی ہے اور ماضی
کوزندہ رکھتی ہے۔

لہذااگرمعاشرہ کے کسی طبقے ، یاطبقوں اور خاندانوں کوتاریخ کی مدد سے اپنے خاندان کی بڑائی کی ضرورت نہ ہو، یا اپنی مراعات سے نہ ہو، بلکہ اس کی صلاحیت ولیا تت پر ہو، تو اس صورت میں تاریخ کا میکر دار کہ وہ اشرافیہ کی بالا دی کے لئے کا م کرے، ان کی مراعات کا تحفظ کرے، اور ان کے خاندان کی عرزت ووقار کو محفوظ کرے بیٹتم ہوجا تا ہے۔

اس کے علاوہ اگر کوئی قوم بحیثیت مجموعی اپنے حال کے کارناموں کی وجہ ہے ایک باعزت مقام رکھتی ہے، تو اس صورت میں بھی اسے ماضی کی تلاش میں جانے کی کوئی ضرورت نہیں رہتی ہے، اور تاریخ اس کے لئے بہت زیادہ اہمیت نہیں رکھتی ہے۔ ماضی کے اس استعال کو دیکھتے ہوئے ، مورخ اس پر بحث و مباحثہ میں مصروف ہیں کہ ماضی کو کس انداز میں دیکھا جائے اور اس کی افادیت یا غیر اہمیت کا تجزید کیا جائے اور یددیکھا جائے کہ کیا ماضی کی تشکیل اس لئے کی جاتی ہے کہ اس سے چند طبقوں کو فائدہ ہو، یا پورا معاشرہ اس سے مستفید ہو؟ میسوال بھی آتا ہے کہ اس کی تشکیل کہاں تک درست اور شیخ ہے؟ ایلن ملسلو سے مستفید ہو؟ میسوال بھی آتا ہے کہ اس کی تشکیل کہاں تک درست اور شیخ ہے؟ ایلن ملسلو میس جھیا ہوا پایا جاتا ہے اور نہ ہی کہ جو اس کو کنیق کرتے ہیں اور متن کے ذریعہ اس کے کہا تھی کہ نائندگی کرتے ہیں اور متن کے ذریعہ اس کے بارے کی نمائندگی کرتے ہیں اور متن کے ذریعہ اس کے بارے

میں ہاری معلومات کا انحصار مورخوں کی تحریروں پر ہوتا ہے، اس عمل میں تاریخ می ہوجاتی ہے اور تاریخ نولی باقی رہ جاتی ہے 'اگر بیالیا ہی ہے جیسا کہ کہا گیا ہے تو اس صورت میں تاریخ کس طرح ہے کوئی مثبت کردارادا کر سکتی ہے؟ اس دلیل کی بنیا د پر تاریخ نہ صرف اپنی اہمیت کھودیتی ہے، بلکہ اس کا مقصد کہ معاشرہ میں شعور و آ گھی پیدا کرے، یہ بھی ختم ہو جاتا ہے۔

ایک اورمورخ آرے ہے۔ایوانس (R.J.Evans) کے مطابق لوگوں میں تاریخ کا مطالعه اس وجہ ہے بھی کم ہوگیا ، کیونکہ مورخوں نے اپنے موضوعات کی صدافت اور وا قعات کی تحقیق میں اس قدر گمرے ہو گئے کہان کی تحریروں میں دکشی اور حیاشی نہیں رہی۔اس کے علاوہ یو نیورٹی ہے تعلق رکھنے والے مورخوں نے اپنے تحقیقی موضوعات کو اس قدر سمیٹ لیا،اوراس قدرخاص موضوعات رخیق کرنی شروع کی کہ عام لوگوں کی ان سے ر کچیں کم ہے کم ہوگئی۔اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ تاری ایک ایسے مرحلہ پر پہنچ گئی کہ جہاں پراسے سے فیصلہ کرنا تھا کہ کیا اسے تبدیل ہونے کے لئے نئے ذرائع اور طریقوں کو دریافت کرنا ہو گا، یا پھر اسے اپنی اہمیت کھو دینی ہوگی؟ 1966 میں ایڈورڈ ٹامیسن Edward) (Thompson نے ایک آ رٹیل'' نیچے ہے ابھرنے والی تاریخ'' لکھا،جس نے تاریخ کے موضوعات کوایک نئی زندگی دی،اورمورخوں کے لئے تحقیق کے لئے وسیع میدان ہموار كرديا \_اسلسله ميں ٹاميسن نے اپنے خيالات كا اظہاركرتے ہوئے كہا كەميں اس طرز تحقیق اور تحریر کے ذریعہ تاریخ میں ان گمنام ہنرمندوں، دست کاروں، فنکاروں،اور مز دوروں کو باعزت مقام دلا نا جا ہتا ہوں کہ جنہیں تاریخ نے اندھیرے میں ڈال دیا ہے اور جن کوذات وحقارت سے یاد کیا جاتا ہے۔لہذا جب مورخوں نے ان مظلوم اور استحصال شدہ طبقوں کی تاریخ پرتوجہ دی تواس نے تاریخ میں نے سرے ہے دلچیسی کو پیدا کر دیا۔اس کے ساتھ ہی یہ تبدیلی بھی آئی کہ مورخوں نے مقبول عام تاریخیں لکھنی شروع کردیں کہ جن

میں نہ تو بہت زیادہ تو الہ جات سے اور نہ ہی زبان کی خشکی ، بلکہ ان مقبول عام تاریخوں میں ایسے موضوعات کولیا گیا کہ جن کی دلچی لوگوں میں ہو۔اس سلسلہ میں اولین مشہور مورخوں نے بھی جوش وخروش سے حصہ لیا۔ ہے۔ پی ٹمیلر نے ٹی۔ دی پر جب تاریخی موضوعات پر لیکچر دینا شروع کئے تو اس کی وجہ سے ناظرین میں تاریخ سے دلچیہی پیدا ہوئی ، اور مزید معلومات کے لئے انہوں نے تاریخ پر کتابیں پڑھنا شروع کردیں۔اس کے بعد سے تاریخ نے اپنے موضوعات کے ساتھ ساتھ نے اپنے موضوعات کے ساتھ ساتھ انسانی جذبات کی تاریخ کو بھی اپنے دائرہ میں لے لیا۔اب مورخ یہ دعوی کرنے میں حق بیانب ہیں کہ تاریخ کی گرفت سے کوئی چربھی با ہز ہیں ہے۔

حال ہی میں عورتوں کی تاریخ ، اور ماحولیات کی تاریخ نے ، اس موضوع کی وسعت میں اور اضافہ کیا ہے، یہ دونوں موضوعات نہ صرف تاریخ کو مالا مال کررہے ہیں، بلکہ ان کے ذریعہ سے معاشرے میں ایک نیاشعورا بھرر ہاہے۔اب تاریخ محض حکمر انوں ، یا اشرافیہ کے طبقے کی ملکیت نہیں رہی ہے، بلکہ اس میں معاشرے کتمام طبقے شامل ہو گئے ہیں۔

جہاں تک پاکتان میں تاریخ نولی کا سوال ہے تو اس بات کی اشد ضرورت ہے کہ ماضی کی تشکیل نو کی جائے ،اس لئے نہیں کہ اس کوشا ندار بنا کر اس پر فخر کیا جائے ، بلکہ اس لئے کہ ہماری پس ماندگی اور زوال کے اسباب کیا ہیں؟ یہ بھی تجزیہ کیا جائے کہ کن وجو ہات کی بنا پر ہمارا معاشرہ جامد ہوکررہ گیا ہے،اور کیوں اس کی تمام تو انائی منفی کا موں میں ضائع ہور ہی ہے؟ اگر غور کیا جائے تو ہمارے زوال اور پس ماندگی کی جڑیں ہمارے ماضی میں ہیں، کہ جس میں حکم ال طبقوں نے اپنے اقتد ار اور مراعات کی خاطر زبر دست طبقوں کا استحصال کیا،سازشیں، بدعنوانیاں،اقتد ار کے حصول کے لئے ہم ممکن طریقے کو اختیار کرنا، ذر الکع پر چند خاند انوں یا طبقوں کی اجارہ داری کا ہونا،اور عوام کی اکثریت کو بنیا دی سہولتوں سے محروم رکھنا، یہ چند وجو ہات ہیں کہ جن کی جڑیں ہمیں ماضی میں ملتی ہیں، اور یہ وہ

وجوہات ہیں کہ جنہوں نے آج بھی ہمارے معاشرے کو پس ماندگی میں رکھر کھا ہے۔
ایک اور موضوع جس پر تحقیق کی ضرورت ہے وہ بید کہ ماضی میں ہمارے حکمراں
طبقوں نے اپنے لوگوں کا دفاع کرنے کے بجائے ، حملہ آوروں سے سلح کر کے ، ان کی
شرا لطکو منظور کرلیا تا کہ وہ اپنی جائیدادیں اور مراعات کو محفوظ رکھ سیس ۔ اگر ماضی کے اوراق
سے حکمراں طبقوں کے اس کر دار کو سامنے لایا جائے ، تو اس سے نہ صرف عام لوگوں میں اس
طبقے کی موقع پر تی سامنے آئے گی ، بلکہ وہ حال کے حکمراں طبقوں کے مفادات کو بھی بہتر
طور بر سمجھ سیس گے۔

لبندااگر بیسوال پوچھا جائے کہ کیا ہمیں تاریخ کی ضرورت ہے؟ تو اس کا جواب بیہ ہے کہ یقینا ہمیں تاریخ کی ضرورت ہے کہ تاریخ کو حکم اللہ بھیں تاریخ کی ضرورت ہے کہ تاریخ کے این حکمرال طبقوں اور ریاست کے نظریہ ہے آزاد کر دیا جائے۔ اس کے بعد تاریخ کے ان بہلوؤں پر توجہ دی جائے کہ جواب تک نظروں سے او جھل ہیں، یعنی زبروست طبقوں کی تاریخ اور تاریخ کی جھاس میں ان کا کر دار۔ تاریخ کو جھن سیاست تک محدود نہیں رکھنا چاہئے، بلکہ اس کا دائر ہ بڑھا کر ساجی اور ثقافتی سرگرمیوں میں لا تا چاہئے کہ جہاں مام لوگ متحرک ہوتے ہیں، جب تک پاکستان کی جامع اور تفصیلی تاریخ نہیں کھی جائے گی، اس متحرک ہوتے ہیں، جب تک پاکستان کی جامع اور تفصیلی تاریخ نہیں کھی جائے گی، اس وقت تک ہمارا تاریخی شعور بھی ادھورار ہے گا۔

### عراق کی تاریخ و تہذیب ہے محرومی

تاریخ میں فاتحین کا بیطر زعمل رہا ہے کہ جب بھی انہوں نے کسی ملک اور قو م کو فتح کیا، تواس کونہ صرف سیاسی طوریر، بلکہ ذبنی اور نفسیاتی طور پر مغلوب کرنے اوران پر اپنا تسلط قائم کرنے کے لئے ان کی تاریخ اور ثقافتی ور شکوتباہ کیاجا تا ہے تا کدان کے ماضی کے تمام نشانات کومٹا کر انہیں تاریخ ہے محروم کردیا جائے۔ کیونکہ جب ایک مرتبہ مفتوح قوم کو اس کی شناخت اوراس کے ثقافتی ورثہ ہے محروم کر دیا جاتا ہے تو اس کے ذریعہ ہے اس کی مزاحت کے جذبات اور آزادی کی خواہشات کو دبا دیا جاتا ہے۔ بیغیرمہذب بنانے کا ایک عمل ہوتا ہے تا کہ فاتح قوم شافتی اور ذبنی طور پر ان پر اپی برتری قائم کر لے۔اس کا ایک نتیجہ ریجی ہوتا ہے کہ جب مفتوح قوم کلچر سے محروم ہوجاتی ہے تواسے فاتح کے کلچر میں ضم کرنا ادرامپیریل کلچر کا ایک حصه بنانے میں آسانی ہو جاتی ہے، ادراس طرح سے وہ سامراجی تو توں کے آ گے ہتھیار ڈال کر ڈنی اور سیاس طور بران کے زیر تسلط آ جاتے ہیں۔ اس کی ایک مثال ساؤتھ امریکہ کی ہے کہ جہاں اٹکا، مایا، اور ایز نگ تہذیبیں جو کہ صدیوں پرانی تھیں اور گہر سے طور پر معاشرے میں پیوست تھیں ،انہیں ہیا نوی فاتحین نے بڑی بے در دی اور ظالمانہ طریقے سے نیست و تا بود کر دیا۔ان کے تاریخی آثاروں اور قدیم اشیاء کو یا تو لوٹ مار کے ذریعہ ہتھیا لیا گیا، یا تباہ و ہر باد کر دیا گیا۔ان کےشہروں وقصبوں کو جلادیا گیا،ان کی آبادیوں کاقل عام کیا گیا،اور جوباتی چے گئے وہ اس عمل کے نتیجہ میں اپنی

تاریخ ہے محروم ہوکر ماضی ہے رشتہ تو ٹر بیٹے، چنا نچہ اس کے بعد انہیں فاتحین نے ہیانوی
کلچر میں ضم کرنے کی کوشش کی تا کہ ان کی شناخت ختم ہو جائے اور وہ انہین کے معاشرہ کا
ایک حصہ بن جا کیں۔اس ماڈل کو یور پیوں نے شالی امریکہ اور آسٹریلیا میں اختیار کیا کہ
جہاں مقامی کلچر اور اس کی روایات و اداروں کوختم کر کے انہیں یور پی کلچر میں ملانے کی
کوشش کی۔

ایک دوسرے اڈل میں یور پی اقوام نے یہ پالیسی اختیاری کہ ملک کوفتے کرنے کے بعداس کی قدیم اشیاء، جن میں مسودات، ظروف، جسے ، تصاویراور ہتھیار شامل ہوتے ہے ، انہیں اٹھا کراپ ملکوں میں لے آئے اور یہاں انہیں میوزموں اور لا بحریر یوں کی زینت بنایا۔ اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ علم کے ذخیرے ان کے قبضے میں آگئے۔ اب مفتوح توم کی تاریخ کم کے ماخذ ان کے ہاں محفوظ ہو گئے۔ لہذا ان کی مدد سے فاتحین نے مفتوحوں کی تاریخ کم اور ان کی تصویر کو اپنے انداز میں پیش کیا۔ دوسری طرف جب مفتوح توم کو اپنی تاریخ اور فقافت پر کم کھنے کی ضرورت پڑی تو اسے ان کی لا بحریر یوں اور میوزموں اور دستاویز ات کے فقافت پر کم کھنے کی ضرورت پڑی تو اسے ان کی لا بحریر یوں اور میوزموں اور دستاویز ات کے ذخیروں پر انحصار کرنا پڑا۔ اس کی مثال برصغیر کے لئے برلش میوزیم ، اور انڈیا آفس لا بحریری کی ہے کہ جہاں پر ان کی تاریخ اور کھی کے قیمتی ماخذ ہیں کہ جن کے بغیر کم ل تاریخ کا کمھنانا ممکن ہے۔

اٹھارہویں اور انیسویں صدیوں میں کالونیل طاقتوں نے اس ماڈل کو ایشیا و افریقہ کے ان ملکوں میں افتیار کیا کہ جہاں انہوں نے سیاسی طور پر اپنا اقتدار قائم کر لیا تھا۔ جب 1798-99 میں پُولین نے مصر پر حملہ کیا تو وہ اپنے ساتھ ماہر آ ٹارقدیمہ، تاریخ دانوں، ماہرین علم بشریات اور دوسرے اسکالرز کو جہازوں میں بحرکر لے گیا تا کہ مصر کی فتح کے ساتھ ہی اس کے قدیم آ ٹاروں کو وہاں سے لوٹ کر فرانس لائے۔ آج مصر کی قدیم تہذیب کا بینز اند فرانس کے لور (Louvre) کے میوزیم میں محفوظ ہے۔ اس کی دوسری

مثال برکش میوزیم ہے کہ جہاں اہل برطانیہ نے ان ملکوں کے تاریخی اور قدیم آٹاروں اور اشیاء کولوٹ کریہاں محفوظ کیا کہ جہاں انہوں نے فوجی فتو حات حاصل کیں تھیں۔

تیسرے ماڈل میں کہ جے امریکیوں نے اختیار کیا ،وہ پیتھا کہ ایشیا وافریقہ کے ملکوں میں ایسے لوگوں کی ہمت افزائی کی کہ جنہوں نے اینے ملک کے تہذیبی و ثقافتی اور تاریخی آ ثار واشیاء کوچرا کرانہیں مہتلے داموں امریکی تاجروں کے ہاتھوں فروخت کیا،جنہوں نے بعد میں نہیں امریکہ کے مختلف میوزموں کواور زیادہ مہنگے داموں بیچا۔ چونکہ امریکہ کے پاس تاریخی ور ثه کی کمی ہے،اور وہ ایک عالمی طاقت بن چکا ہے،اس لئے اس کی خواہش ہے کہ اس کے پاس دنیا کی تمام قدیم تہذیبوں کے آٹاراوراشیاء ہوں تاکدوہ عالمی تہذیب کے وارث کے طور پرخود کو پیش کر سکے۔ اس لوٹ مار کی ایک مثال افغانستان ہے کہ جوروی اور اب امریکی اور بورپی تسلط کے بعدایے تہذیبی ورثہ ہے محروم ہور ہاہے۔ سیاسی انتشار کے دور میں افغانستان کےمیوزیم تباہ و برباد ہو گئے ، اور اس کی قدیم اشیاء عالمی مارکیٹ میں فروخت ہوئیں، جہاں سے بیامریکہ اور پورپ کے میوزموں میں چلی گئیں۔ بیجی صحح ہے کہ طالبان نے اپنی حکومت کے دوران بہت ہے قدیم آثاروں کوغیراسلامی قرار دے کر انبیں تباہ کردیا،ان کا مقصد بیتھا کہ افغانستان کا اسلام سے پہلے زمانہ بالکل بھلادیا جائے اورصرف اسلامی شناخت کوبرقر اررکھا جائے۔

عراق پرفوجی تسلط قائم کرنے کے بعد امریکیوں نے ان مختلف ماڈلز کے ساتھ ساتھ دوسر ہے طریقوں کو بھی استعمال کرنا شروع کیا ، ان کا بنیا دی مقصد سے کہ عراق کے لوگوں کو کس طرح سے ان کی تاریخ اور ثقافت سے کا ف دیا جائے تا کہ ماضی سے ان کا جوتعلق ہے وہ ختم ہوجائے ، اس کے ساتھ ہی ان کا وہ جذباتی لگاؤ کہ جوقد بھے تہذیب سے ہے ، اور جس پروہ فخر کرتے ہیں ، اس کی جڑیں کٹ جائیں گی۔ یہ ایک مشکل کا م ضرور ہے کیونکہ عراق کی قدیم تاریخ اور اپنے ماضی کے ورشہ کی بنیا دیریڈ تہذیب کا گہوارہ '' کہلا تا ہے ، اس

نے تمیری، بابلی، اور اکیڈین تہذیبوں کی پرورش کی۔ اس کے قدیم شہر نیزوا، اُر، اور بابل وہ مشہور شہر شے کہ جہاں تہذیب و تدن پختگ تک پنچے۔ بیدہ پہلی تہذیب تھی کہ جس نے مٹی کہ تختیوں پر لکھنے کی ابتداء کی۔ اس کے علاوہ علم ریاضی کی مدد سے کلینڈر کی تشکیل دی، فن زراعت کو فروغ دیا، اور ہمورا ہی و نیا کا پہلا قانون وینے والاحکمر ال ہوا۔ لہذا اس شاندار ماضی پرعراق کو فخر ہے اور وہ خود کواس کا وارث سمجھتے ہیں۔ انسانی تہذیب کی ترقی میں اپنا حصہ سب سے زیادہ سمجھتے ہیں۔ انسانی تہذیب کی ترقی میں اپنا حصہ سب سے زیادہ سمجھتے ہیں۔

امریکیوں کی بیکوشش ہے کہ عراق کے لوگوں کے اس فخر اوران کی شاندارروایات کو ختم کر کے ان کے تاریخی شعور کو ختم کر دیں تا کہ وہ تاریخ اور ماضی ہے محروم ہوکران کے دست گر ہوجا کیں ۔ان کا مقصد ہے کہ عراقیوں کو نہ صرف فوجی طور پر شکست خور دہ کر دیا جائے بلکہ ذبنی اور ثقافتی طور پر بھی انہیں مفلوح بنا دیا جائے۔

امریکیوں کا مسکلہ یہ ہے کہ سائنس اور شیکنالوجی میں تو آئییں دنیا کے دوسر ہے ما لک

پرفوقیت حاصل ہے وہ معاشی اور فوجی لحاظ ہے ایک عالمی توت ہے ۔ لیکن جہاں تک ان ک

تاریخ اور ماضی کا تعلق ہے ، تو بہت محدود ہے اور وہ ایسا شاندار ثقافی ور شہیں رکھتے ہیں کہ

جس پران کو فخر ہو، یا جو آئییں دنیا کی دوسری قو موں میں ایک ممتاز حیثیت دے سکے ۔ اس

لئے جب وہ اپنا مقابلہ ایشیا وافریقہ کی قدیم تہذیبوں ہے کرتے ہیں، تو آئییں سخت احساس

میری ہوتا ہے ۔ اس کی کو دور کرنے کے لئے وہ مسلسل یہ کوشش کررہے ہیں کہ دوسری

تہذیبوں کی نا دراشیاء اور تاریخی مسودات کو حاصل کر کے اپنے میوزموں اور کتب خانوں

میں رکھا جائے تا کہ اس ذریعہ ہے وہ دوسری تہذیبوں سے اپناتعلق قائم کر سکیں ۔ ان قیتی

میں رکھا جائے تا کہ اس ذریعہ ہے وہ دوسری تہذیبوں سے اپناتعلق قائم کر سکیں ۔ ان قیتی

اور نا دراشیاء کے حصول کے لئے وہ ہر ممکن طریقے کو استعال کرتے ہیں، جہاں ضرورت

ہوتی ہے وہ مبنکے داموں خرید اجاتا ہے ، اور جہاں ضرورت ہوتی ہے آئییں اسمگلنگ کر دیا

کیکن میمل انہیں ان اشیاء کوجع کرنے والاتو بنادیتا ہے، مگر کسی بھی صورت میں وہ ان قدیم تہذیبوں کے دارث نہیں بن یاتے ہیں عراق پر بصند کرنے کے بعد جوصورت حال سامنے آئی ہےوہ پر کمفوری طور بران کی دلچیں پنہیں ہے کہ قدیم اور نا دراشیاء کو قبضہ میں لیا جائے ، کیونکہ انہیں اس وقت وہاں اپنے فوجی تسلط کو مشحکم کرنے کی ضرورت ہے۔اس لئے جب وہاں کے میوزموں اور کتب خانوں کولوٹا گیا اورمسودوں اورمخطوطوں کوجلایا گیا تو مقبوضہ فوجیوں نے اس پر کوئی قدم نہیں اٹھایا۔جیسا کہ بعد میں معلوم ہوا کہ جن لوگوں نے ان اشیاء کولوٹا اِن کی ایسے جرائم پیشہ اور اسمگلروں نے پشت پناہی کی کہ جوان تاریخی اشیاء کو حاصل کر کے انہیں مہنکے داموں یورپ اور امریکہ کی منڈیوں میں فروخت کرنا جا ہتے تھے۔ اس کا انداز ہرطانوی ماہرین آثارقد بہدے اس بیان ہے ہوتا ہے کہ جس میں انہوں نے کہا کدان تاجروں اور مافیا کے سربراہوں نے پٹا گون سے بیدرخواست کی کہ عراق کے سلسله میں ان توانین کوختم کر دیا جائے کہ جوقد یم اشیاء کی برآ مداور فروخت پر ہیں ، تا کہ وہ قانونی طور براس کاروبار کوکرسکیں۔ایک دوسری رپورٹ کےمطابق ''امریکن کوسل آف کلچرل پالیسی'' جو کہ 60 جماعتوں پرمشمل ہے کہ جن میں تاجراور قدیم اشیاء کے کلسٹر ز شامل ہیں،انہوں نے بش ہے ملا قات کرنے کے بعد بیددرخواست کی کہ مفتو حد عراق میں قدیم دنا دراشیاء کے بارے میں توانین کوزم کیا جائے۔اب یہ بات یا پیٹھوت کو پہنچ گئی ہے كەمپوزموں اوركتب خانوں كى لوث ماركے پس منظر ميں بير جماعتيں ملوث ميں جو كەعراق كى قدىم تهذيبى اشياء كوبتهيانا حيامتى بين -اسسلسله مين أنهين امريكي افواج اورسامراجى طاقتوں کی حمایت حاصل ہے۔

اسی دوران عراق کی لائبر رہی اور تاریخی دستاویز ات کوجس بے رحی سے جلایا گیاہے، اس کا نتیجہ رہے کہ عراق اپنی ان تاریخی شہادتوں سے محروم ہوگیا کہ جواس کی تاریخ اور ماضی کی تشکیل کرنے میں مدود ہے ہیں جب ایک برطانوی صحافی روبرٹ فسک Robert) (Fisk نے عہدعثانیہ کی دستاویزات، پرانے مسودات اور خطاطی کے نمونوں کو جلتے ہوئے د يكط اقواس في بيسوال كياكمآخريد كيول موا؟ اس كامقصد كياب؟ اس كاجواب امريكه ک اس تفصیلات سے تعلق رکھتا ہے کہ جو 1991ء میں عراق کی جنگ کی وجہ سے پیدا ہوئی۔ اس موقع پر امریکه صدرسینئر صدر بش نے عراق کی ندمت کرتے ہوئے کہا تھا کہ ''تمام مہذب دنیا عراق کے خلاف ہے'۔اب اس کالڑکا بش جونیر 11-ستمبر کے بعد مسلسل اس بات کود جراو ہا ہے کہ اس کا مقصد تہذیب کی حفاظت ہے۔اس نے موجودہ تصادم کو تہذیب اور دہشت گردی کے درمیان قرار دیا ہے،اس میں امریکہ کا تعلق تہذیب سے ہے جب کہ مشرق وسطی کے لوگ دہشت گرد ہیں۔امریکہ چونکہ تہذیب کا محافظ اور رکھوالا ہے، اس لئے اس کا فرض ہے کہ اس کے ایماء کے لئے ملکوں کو فتح کرے، شہروں پر ہم برسائے، شہریوں کو قل کرے، تاریخی آ فاروں کومٹائے، کیونکہ تہذیب کے نام پر بیدہشت گردی جائز ہے اس کاریجی فرض ہے کہ ایسی تمام اقوام کہ جوامریکی عزائم کی مخالفت ہیں ،انہیں جاہ وبرباد کردے، دنیا سے ان کا نام ونشان مٹادے ان کے کلجراور ان کی تہذیب کے آثاروں کوختم کر کے انہیں تاریخ اور ماضی ہے محروم کر کے، بےبس ، لا جار، اور مجبور بنا دے، اور دوبارہ سے انہیں دوروحشت و ہر ہریت میں بھیج دے۔

امریکیوں نے عراق پر قبضہ کرنے کے بعد ایک ایسے ماڈل کی تشکیل کی ہے کہ جس میں لوگوں کو مذہبی اور نسانی بنیادوں پر تقسیم کردیا جائے ، جب ایک مرتبدان کی تہذیبی اور ثقافتی ثقافت ختم ہو جائے گی تو اس صورت میں وہ شیعہ ، نی ، اور کردشا خت کے ساتھ تقسیم ہو کر مجمعے کی صورت میں انجریں گے ، ان میں اتحاد اور اتفاق کے تمام نشانات ختم ہو جائیں گے ، اس میں تو ازن کو برقر ارر کھنے کے لئے لازم ہو جائے گی۔ اس صورت میں مقبوضہ طاقت ان میں تو ازن کو برقر ارر کھنے کے لئے لازم ہو جائے گی۔ تاریخ بیٹا بیٹ کرتی ہے کہ جو تو میں اپنی تاریخ اور ثقافت سے محروم ہو جاتی ہیں۔ انہیں مقبوضہ طاقتیں اپنے مقاصد کے تحت جس طرح چاہیں تشکیل دے لیتی ہیں۔ اگر عراق کے مقبوضہ طاقتیں اپنے مقاصد کے تحت جس طرح چاہیں تشکیل دے لیتی ہیں۔ اگر عراق کے مقبوضہ طاقتیں اپنے مقاصد کے ت

لوگوں نے اپنی تاریخ اور تہذیب کے ماخذ کھودیے تو ان کے لئے دوبارہ سے اپنی تاریخ کی تشکیل مشکل ہوجائے گی ،اوریہی وہ مقصدہے کہ جوامر یکی حاصل کرنا چاہتے ہیں۔



#### موجوده حالات اورسوالات

موجودہ دور میں مسلمان بحثیت مجموعی جس بحران کا شکار ہیں، اور انہیں جن چیلنجوں
کا سامنا کرنا پڑر ہاہے، ان پرغور کرنے اور سوچنے کا مقام ہے۔ اس مسئلہ کو یہ کہ کرنظرا نداز
نہیں کہا جا سکتا ہے کہ مغرب اور اسلام کے در میان میکش اور تصادم صدیوں پرانا ہے،
اور آج اس کا ظہار مغرب کی جانب سے پوری قوت وشدت کے ساتھ ہور ہاہے۔ اس لئے
میکوئی نئ بات نہیں ہے، بلکہ تصادم اور کش کمش کا ایک تسلسل ہے۔

مقاصد کےحصول میں نا کا مرہیں۔

کولونیل ازم کے فاتمہ، اور اس کے آزاد ہونے کے بعد بھی آج یہ سوال پھراسی طرح ہے مسلمان معاشرے کے سامنے ہے کہ سیاسی، معاشی، ساجی، اور ثقافتی پس ماندگی کو کیے دور کیا جائے؟ اس کا ایک حل تو انتہا پند نہ ہی جماعتوں کے پاس ہے جن کے نقط نظر ہے مغرب کی جدیدیت نے مسلمان معاشر کے کو جاہلیت میں تبدیل کر کے رکھ دیا ہے۔ مغرب کی جدیدیت نے مسلمان معاشر کے کو جاہلیت میں تبدیل کر کے رکھ دیا ہے جاہلیت کی ان قدروں کو جہاد کے مل کے ذریعہ ہی ختم کیا جا سکتا ہے۔ لہذا اپنے مقصد کے حصول کے لئے وہ تشدد کے ذرائع کو استعال کرتے ہیں کیونکہ ان کے نزدیک انسانی فطرت گناہ کی طرف مائل رہتی ہے، اس لئے اسے صرف طاقت اور جرکے ذریعہ کنٹرول کیا جا سکتا ہے۔ اس کا مشاہدہ ہم نے افغانستان میں طالبان کے دور حکومت میں دیکھا، اور اس فرہنیت کا مظاہرہ ایران میں علاء کے تسلط میں ہوا۔ اب پا کستان میں صوبہ سرحد میں شریعت بل کے نفاذ کے بعد یہی ممل یہاں بھی دہرایا جارہا ہے۔

اس منمن میں خاص بات سے ہے کہ انتہا پند فدہی جماعتیں مغرب کی جدید نیکنالو جی کو خوش سے اختیار کر لیتی ہیں کیونکہ ان کا نقط نظر سے ہے کہ ٹیکنالو جی غیر جانبدار ہوتی ہے اور اسے جس طرح سے چاہے استعال کیا جاسکتا ہے مگر ساجی وسیاسی و ثقافتی اقد ارخطر ناک ہیں کیونکہ ان سے عقائد پر ضرب پر ٹی ہے۔ اس لئے مغربی افکار و خیالات فدہی انتہا پندی کے مقابلہ میں اسلام کا ترقی پندی کا نظر سیا پی جڑیں مضبوط نہیں کر سکا ہے۔ یہ کوششیں کہ اسلام کی تفکیل نوکی جائے اور اسے جدید زمانے کے تقاضوں کے تحت و ھالا جائے ، ایک مثال محدود مغربی تعلیم یا فتہ میں تو مقبول ہے مگر عوام میں اس کی جڑیں نہیں ہیں۔ اس کی مثال ہندوستان میں اصغر علی انجینئر اور مولا نا و حید الدین خان ہیں ، جن کی کوششیں کہ ہندوستان میں اسلام کو سیکولر اور جمہوری ماحول میں و ھالا جائے ، ناکام نظر آتی ہیں ، ہندوستان کے مسلمانوں کی اکثر بیت ان کے خیالات کو قبول کرنے پر تیان ہیں ۔ مسلمانوں کی اکثر بیت ان کے خیالات کو قبول کرنے پر تیان ہیں ۔

موجودہ دور میں ان دوتح یکوں کے ساتھ ساتھ ایک تیسراگر وہ بھی وجود میں آ رہاہے،
جے ہم''جہادی'' کہتے ہیں۔ بیٹلم ہے زیادہ عمل پریقین رکھتے ہیں۔ ان کے نزویک ایسی
تمام تو تیس جو اسلام کے خلاف ہیں۔ چاہو ملکی ہوں یا غیر ملکی ان کے خلاف جہاد کر کے
انہیں ختم کر دینا چاہئے۔ چونکہ بیٹلم، بحث ومباحثہ، اور ڈائیلاگ کومسائل کاحل نہیں سیجھتے،
اس لئے تشد داور وہشت گردی کے ذریعہ اپنے مخالفین کو کچلنا اور کمز ورکرنا چاہتے ہیں۔

ای شمن میں وہ ذہبی سیاسی جماعتیں بھی ہیں کہ جن کی بنیادتو احیاء کی تحریکیں تھیں، مگر

اب یہ جماعتیں چیلنجوں کا فکری جواب دینے کے بجائے سیاسی و اقتدار کے حصول کی
جدوجہد میں مصروف ہیں مثلاً مصر میں اخوان المسلمین اور پاکتان میں جماعت اسلامی،
اپنے ابتدائی دور میں اسلام کو در پیش خطرات کا مقابلہ فکری جدوجہد ہے کر رہی تھیں، مگراب
یہ جماعتیں محض سیاست تک محدود ہو کر رہ گئی ہیں، مثلاً اخوان المسلمین میں حسن البنایاسید
قطب نہیں ہیں، اور نہ ہی جماعت اسلامی میں مولا نا مودودی یا امین احسن اصلاحی ہیں بلکہ
وہ لیڈر ہیں جو فد ہب سے زیادہ سیاست پر عبورر کھتے ہیں، فد ہب ان کے لئے اقتدار تک
عزیزہ ہیں جو مذہب ہے ۔ لہذا جہادی گروہ اور فد ہمی سیاسی جماعتیں وہی طور پر پسما نمرہ، فکری
طور پر تہی دست محض جذب اور جوش پر عمل کر رہی ہیں۔

اس وقت مغرب میں اسلام کوائی تناظر میں ویکھا جارہا ہے۔اسلام ان کے نزویک تشد و جر اور دہشت گردی کا نظریہ ہے جو مجاہدین کی ان جماعتوں کو تیار کر رہا ہے کہ جو جدیدیت کے خلاف ہیں۔اس لئے پھر ایک مرتبہ بیسوال شدت سے ابھر کر آیا ہے کہ مسلمانوں کوائی بحران سے کس طرح سے نکلنا چاہئے؟ کیا فد جب کے سہارے سے یا جدید دور کے نقاضوں کے تحت جمہوری اور سیکولر روایات کو اختیار کر کے؟ سیاسی طاقت واقتدار کے سلملہ میں ہمارے سامنے دو ماڈلز ہیں: ایک وہ ماڈل کہ جس میں سیاسی طاقت ایک محدود گروہ میں مرکز ہو جائے اور وہ جر وتشدد کے ذریعہ لوگوں پر حکومت کرے۔ایک

دوسرے ماڈل میں طاقت معاشرے کے گروہ اور جماعتیں آپس میں اشتراک کرتی ہیں۔ پہلے ماڈل میں عوام کی اکثریت مجبور و بے بس ہوتی ہے۔اسے اس کی محنت کا کھل نہیں ماتا ہے۔ جبکہ دوسرے ماڈل میں لوگوں کو آزادی ہوتی ہے اور وہ اپنی تو انا ئیوں کو بھر پورطریقے سے استعمال کر کے معاشرے کو آگی جانب لے جاتے ہیں۔

ا کثر اسلامی ملکوں میں ریاست کا پہلا ماڈ ل ہے کہ جس میں عوام کو جاہل ،غریب رکھ کر ان کو دہنی طور پر پس ماندہ بنا دیا ہے۔اس نے عوام اور ریاست کوایک دوسرے سے نہ صرف دور کردیا ہے، بلکہ وہ ریاست کوبطور دشمن دیکھتے ہیں۔دوسری جانب ریاست عوام کی و فاداری اور ہمدردی کے حصول کے لئے بھی ندہب کا سہارالیتی ہے تو مجھی نیشنل ازم اور حب الوطنی کے جذبات کواستعال کرتی ہے۔مثلاً 1980ءاور 1990ء کی دہائیوں میں سعودی عرب اور خلیج کی ریاستوں کی جانب ہے مذہبی جماعتوں کوخطیر رقو مات ملیں کہ وہ مدرسوں اور مسجدوں کے ذریعہ اپنے اثر ورموخ کو بڑھا کیں۔ آمرانہ حکومتوں نے بھی اس سے فائدہ اٹھاتے ہوئے ایسے قوانین کا نفاذ کیا کہ جنہوں نے مذہبی انتہا پندی کوفروغ دیا۔ ایسے ماحول میں تخلیقی صلاحیتوں کا خاتمہ ہوتا چلا گیا اور اسلامی معاشرے ثقافتی طور پر بنجر ہوتے چلے گئے۔ اس وقت مسلمان معاشروں میں مذہبی اور سیاسی دونوں قتم کے جبر ہیں ، جن کی وجبہ ہے کی قتم کی دہنی و ثقافتی ،ساجی ترقی نہیں ہور ہی ہے۔اس نے معاشر ہے کواورلوگوں کو اس قدر پس ماندہ کر دیا ہے کہ ان کے پاس موجودہ دور کے چیلنجوں کا مقابلہ کرنے کے لئے کوئی وہنی دلائل اور عقلی استدلال نہیں ہے۔اس لئے جب بیہوال کیا جاتا ہے کہ آخر د نیا میں مسلمانوں کی عزت کیوں نہیں ہے؟ تو اس کا جواب بیہے کہ دنیا میں ان قو موں کا احر ام ہوتا ہے اوران کی عزت کی جاتی ہے جودنیا کی تہذیب وتدن میں اضافہ کرتی ہیں، اس میں حصہ لیتی ہیں، جوملم کی تخلیق کر کے اس کوزر خیز بناتی ہیں۔اگر قومیں دوسروں کے علم اورا یجادات برانحصار کرنے لگیں اورخوداس عمل کا حصہ نہ بنیں تو ایک قومیں اپنااحتر ام کھو دیتی ہیں۔ لہذا دیکھا جائے تو اس وقت اسلامی ممالک اور معاشر ہے محض کنزیوم (Consumer) ہیں۔ اس لئے ان کی وہ وت اسلامی ہیں۔ اس لئے ان کی وہ وت نہیں ہیں۔ اس لئے ان کی وہ وت نہیں ہیں۔ اس لئے ان کی وہ وت سے نہیں ہے تیل پیدائر نے والے ورب ملکوں کی بدشمتی ہے ہے کہ انہوں نے دولت کو محنت سے پیدائہیں کیا۔ بلکہ یہ انہیں بغیر محنت کے میسر آگئی۔ اس لئے ان کے دویہ میں جہاں جہالت ہے وہاں رعونت بھی ہے، جہالت اور رعونت نے مل کر انہیں کچھ سکھنے اور تخلیق کرنے سے محروم کر دیا ہے۔

اگر چہ بیا یک حقیقت ہے، جو پوری طرح سے ہمار سے سامنے واضح ہوکرآ گئی ہے کہ موجودہ سیاسی، سابی، ثقافتی اور نہ ہی نظام ہمار سے سائل کوطل کرنے میں تاکام ہو چکا ہے۔ بادشا ہیں اور آ مرانہ حکومتیں پس ماندگی کومزید برخ ھارہی ہیں۔ جبروتشد داوگوں کوریاست اور حکمراں طبقوں کے درمیان نفرت و دشمنی پیدا کررہا ہے، نہ ہمی رسومات و ملامات معاشر ہے کہ ترقی میں رکاوٹ بنی ہوئی ہیں۔ ساتھ ہی میں پابندیوں اور شخیوں نے سوچ و فکر کی راہیں مسدود کردی ہیں۔ ایسی صورت حال میں دور کمل پیدا ہوتے ہیں: یا تو لوگ ان پابندیوں و شخیوں کے آگے مجبور ہو کر خاموثی اختیار کر لیتے ہیں، یا پھرا سے بطور چیننج قبول کر کے معاشر ہے کہ نے افکار و خیالات تشکیل کرتے ہیں۔ معاشر ہے میں چا ہے معاشر سے میں جا ہے منظر میں ریڈ یکل خیالات و افکارہوتے ہیں، جو ذہنوں میں رائخ ہوتے رہتے ہیں۔ منظر میں ریڈ یکل خیالات وافکارہوتے ہیں، جو ذہنوں میں رائخ ہوتے رہتے ہیں۔

سوچنے کی بات ہے کہ ہمارے معاشرے میں کون سارڈ کمل ہے؟ کیا ہمارے دانشور اپنے خیالات وافکار کے ذریعہ معاشرے کے ذہن کو بدل رہے ہیں، یا بیا پے علم اور دانش کوچ کرریاست و حکمر ال طبقوں کے اقتد ارکومضبوط کررہے ہیں؟

### دېشت گردى: تاریخی تناظر <mark>م</mark>یں

جب انڈو نیشیا میں بالی بم کے کیس میں اس کے ایک اہم ملزم امروزی کو گرفتار کرکے مقدمہ چلایا گیا تو اس پر ہر طرف ہے خوشی کا اظہار کیا گیا اور بیامید ظاہر کی گئی کہ اس مقدمہ کے نتیجہ میں ، کہ جس میں عدالت نے امروزی کوسز ائے موت دی ہے ، دہشت گردی اور اس کے پھیلے ہوئے جال کا خاتمہ ہوجانے کی امید ہے۔ اگر دہشت گردی کوختم کرنے کا یہ طریق کار ہے تو اس سے ملتے جلتے واقعات میں جودہشت گردی ہوئی ہے، ان کوبھی دیکھنے کی ضرورت ہے، مثلا افغانستان اور عراق میں بے تحاشا اور بے رحمانہ طریقے سے بمباری کرکے ہزاروں شہریوں کوجن میں عورتیں و بچے ہی شامل تھے، پر بھی انہیں جرائم کی بنیا د پر مقدمہ چلانے کی ضرورت ہے اور وہ بھی اس قتم کی سزاؤں کے متحق ہیں۔

بلجیم کی حکومت نے ایک قانون کا اجراکیا تھا، اس کے مطابق جوکوئی بھی ، چاہاں کا تعلق کسی بھی ملک ہے ہو، اگر وہ انسانیت کے خلاف جرائم میں ملوث پایا گیا تو ایسے ختص پر بلجیم کی عدالت میں مقدمہ چلایا جاسکتا ہے، لہذا اس قانون کی روشیٰ میں اسرائیل کے وزیراعظم شیرون اور امریکا کے جزلوں پر انسانیت کے خلاف جرائم پر مقد مات درج کروائے گئے۔ مگر واشکشن کے دباؤ کے تحت بلجیم کے نومنتخب وزیراعظم نے یہ اسان کر دیا ہے کہ وہ اس قانون کو جلد والیس لے لیس گے۔ لہذا یہ حقیقت ہے کہ جو افراد طاقتور ہیں۔ جن میں بلیئر اور بش شامل ہیں، وہ جو چاہیں انسانیت کے ساتھ کریں۔ ملکوں پر بلا جواز حملے

کریں۔شہروں پر بمباری کریں۔لوگوں کوگرفتار کر کے بغیر مقدمہ چلائے جیلوں میں بند رکھیں۔انہیں یہ آزادی اس لئے ہے کہ طافت ان کے پاس ہے، جولوگ یا تو میں کمزور ہیں، انہیں ناانصافی کے خلاف آوازا ٹھانے کا بھی حق نہیں ہے۔

یہ بھی ایک حقیقت ہے کہ تاریخ میں دہشت گردی کو طاقتوروں نے اپنے مقاصد کے حصول کے لیے بطور ہتھیار استعال کیا ہے، تا کہ ان لوگوں کو اس سے دہشت زدہ رکھا جائے کہ جوان کی مخالفت کرتے ہیں اور جو ناانصافی اور استحصال کے خلاف تحریکیں جلا کر نظام کوبد لنے کی جدو جہد کرتے ہیں۔

لین دہشت گردی کی تاریخ میں کوئی ایک قسم نہیں رہی ہے بلکہ یہ وقت، ضرورت اور حالات کے تحت برلتی رہی ہے۔ مثلاً ایک مرحلہ میں دہشت گردی کا استعال صرف افراد کے خلاف ہوا کرتا تھا۔ یہ وہ زمانہ تھا کہ جب بناہ یا حکمران مطلق العنان ہوتے تھے۔ اس کئے یہ خیال کیا جاتا تھا کہ اگر انہیں راستہ ہے ہٹا دیا جائے تو اس صورت میں ان سے نجات مل سکتی ہے۔ دہشت گردی کی بیشکل آج بھی ان معاشروں میں موجود ہے کہ جہاں آمر حکومتیں قابض ہیں عوام کوحقوق ہے محروم رکھا گیا ہے، وہاں ابھی بھی ان سے نجات پانے کا یہی طریقہ ہے۔ اس کے ذریعہ دہشت گردا فرادیا تظیمیں یہ پیغام دیتی تھیں کہ آنے والا حکمران یا تو اپنی پالیسیوں کو وام شرحق میں کر لے ورنداس کا انجام بھی وہی ہوگا جواس سے خطران یا تو اپنی پالیسیوں کو وام شرحق میں کر لے ورنداس کا انجام بھی وہی ہوگا جواس سے نیام کوختم کرتی تھی۔

دہشت گردی کی دوسری شکل میں وہ نہ ہی ،سیاسی اور ساجی تنظیمیں ملوث ہوتی تھیں کہ جو ریاسی اور حکومتی دہشت گردی کا شکار ہوتی تھیں۔ لہذا اپنے خلاف ہونے والی ناانصافیوں کے رقمل میں بیان افراد کے خلاف دہشت گردی کے اقد امات کرتی تھیں جو ان کی مصیبتوں کے ذمہ دار ہوتے تھے۔اسلامی تاریخ میں ہم اس کی مثال اساعیلی فرقہ کے

بانی حسن بن صباح کے ہاں دیکھتے ہیں۔ حسن نے فداین کی ایک جماعت کو منظم کیا تھا۔ لہذا جب ان کی جماعت کو منظم کیا تھا۔ لہذا جب ان کی جماعت کے خلاف ریاست، حکومت، حکمران اور علماء نے اقد امات کئے اور پر بیگنڈ اکیا تو انہوں نے چن چن کرا یے افراد کو نشانہ بنایا۔ ان مشہور افراد میں کہ جن کوئل کیا گیا۔ ان میں سلجو تی وزیر اعظم نظام الملک طوی (وفات 1092ء) عباس خلیفه مستر ند (وفات 1135ء) اور سلجو تی سلطان داؤد (وفات 1135ء) اور سلجو تی سلطان داؤد (وفات 1143ء) وغیرہ شامل تھے۔ ابوالحن (وفات 1108ء) قزوین کا مفتی جو اسماعیلیوں کے خلاف پرو پیگنڈ ہے میں مشہور تھاوہ بھی ایک فدائی کے ہاتھوں مارا گیا۔

وہشت گردی کے سلسلہ میں افراد کوقل کرنے کا جواز بید دیا جاتا تھا کہ حکمرانوں،
منتظمین اور علاء کوراستہ سے ہٹا کرریاسی جبروتشد دکاسد باب ہوجاتا تھا اوران کے خلاف
جو پرو پیگنڈ اہوتا تھا اس کا خاتمہ ہوجاتا تھا۔ اس لئے فرد کو ہٹانے سے نہ تو خانہ جنگی کا خطرہ
ہوتا تھا اور نہ ہی معاشر سے میں فسادات کا ، جن میں زیادہ لوگوں کے قبل کا خطرہ ہوتا تھا۔ آج
کل کی اصطلاح میں اس کو'' ٹارگٹ کلنگ'' کہا جاتا ہے۔ لہذا اس قتم کی دہشت گردی میں
عام لوگ ملوث نہیں ہوتے تھے، اور نہ ہی اس سے بہت زیادہ متاثر ہوتے تھے۔

دہشت گردی کی اس پالیسی کوجد پرعہد میں خفیہ جماعتوں نے اختیار کیا کہ جواٹلی، جرمنی، آسٹر یا اور روس میں قائم ہو کیں۔ان انجمنوں کے ارا کین کودکومحت وطن اور قوم پرست کہتے تھے،اوران تح یکوں میں شامل تھے کہ جن کے ذریعے وہ ایسے ملکوں میں جرو تشدد کے نظام کو بدل کرایک ایسانظام لا نا چاہتے تھے کہ جس میں عوام کو آزادی خوش حالی اور بنیا دی حقوق ملیں۔لہذا جہاں جہاں حکمر انوں نے عوامی مفادات کے خلاف پالیسیوں کو اختیار کئے رکھا، وہاں ان کے ارا کین نے حکمر انوں اوراعلیٰ عہد بداروں پر حملے کر کے انہیں یا توقت کیا یا قتل کیا یا قتل کر نے روس میں کہ جہاں زار بڑا طاقتور تھا اس پرخفیہ انجمنوں کے افراد برابر برابر حملے کرتے رہے۔ایک ایسے ہی جرم میں لینن کے بھائی کو سزائے موت

ہوئی تھی۔

ایران میں کہ جہاں محمد رضاشاہ پہلوی نے آ مرانداور جابراندطریقہ سے حکومت کی۔
اس پر بھی کی بارانقلا بی نظیموں کے کارکنوں نے قاتلانہ حملے کئے ، تا کہ اس کے استحصالی دور
حکومت کوختم کیا جا سکے۔اگر چہوہ اس میں کا میاب نہیں ہوئے ،گراس کو ہٹانے کا ان کے
سامنے صرف یہی ایک راستہ تھا۔ چوں کہ بادشاہوں اور آ مرانہ حکومتوں میں کہ جہاں سیاسی
نظام کو تبدیل کرنے کا کوئی جمہوری طریقہ نہیں ہوتا ہے۔وہاں دہشت گردی واحد ذریعہ رہ
جاتا ہے کہ جس کے ذریعہ تبدیلی کو حاصل کیا جا سکتا ہے۔مثلاً جرمنی میں نازی دور میں ہٹلر
کے اوپر بھی کئی قاتلانہ حملے ہوئے کیوں کہ اس کو اقتدار سے ہٹا کرنمائندہ حکومت قائم کی
جائے۔تاریخ میں اس قتم کی ہزاروں مثالیں مل جا میں گی کہ جہاں دہشت گردی کا ہدف
آ مراور مطلق العنان حکمر ان متھاور یہ دہشت گردی کو ایک جواز فرا ہم کرتی ہے۔

مراور مطلق العنان حکمر ان متھاور یہ دہشت گردی کو ایک جواز فرا ہم کرتی ہے۔

مراور مطلق العنان حکمر ان میں میں حکمہ نیا بن موان اس کرتا ان کرخالف اکھری

دہشت گردی کی تیسری قتم ہے کہ جوکولونیل ازم اور اس کے تسلط کے خلاف انجری۔
اس کی وجہ بیتھی کہ کولونیل طاقتوں نے اپنے دورِ حکومت میں نہ صرف اپنے مخالف فالفت تحریکوں کوئتی سے کچلا، بلکہ ایسی پالیسیوں پڑل کیا جوعوام کے مفادات کے خلاف تھیں ۔ مثلاً ہندوستان میں برطانوی حکومت نے آ ہستہ آ ہستہ اہل ہندوستان کو بڑے محدود جمہوری اختیارات دیئے، تاکہ وہ اپنے مطالبات کے لئے انہیں استعال کرسکیں ۔ لیکن جب ان کے ذریعہ وہ اپنے مطالبات کا حصول نہیں کر سکتو انہوں نے دہشت گردی کو بطور کے جب ان کے ذریعہ وہ اپنے مطالبات کا حصول نہیں کر سکتو انہوں نے دہشت گردی کو بطور کی جانب کراسکیں ۔ مثلا اس کا پورا مظاہرہ انہوں نے تقسیم بڑگال (1905ء) کے موقع پر کیا کی جانب کراسکیں ۔ مثلا اس کا پورا مظاہرہ انہوں نے برطانوی عہد یداروں کوئل کیا۔ ریلو سے کے نظام کو بگاڑنے کی کوشش کی ، اورخود وائسرائے پر کئی بارقا تلانہ حملے کے اور یہ دہشت گردی کے واقعات صرف بڑگال تک ہی محدود نہیں رہے، بلکہ ہندوستان کے دوسرے گردی کے واقعات صرف بڑگال تک ہی محدود نہیں رہے، بلکہ ہندوستان کے دوسرے

علاقوں میں بھی پھیل گئے۔مثلاً اس متم کا ایک واقعداحمد آباد میں پیش آیا کہ جہاں وائسرائے کی قیام گاہ پر ایک معصوم لڑکا آیا اور مکان پر بم پھینک کرغائب ہو گیا۔ایک دوسرے واقعہ میں لارڈ منٹو، وائسرائے کی بیٹی کی شادی کے موقع پر تخفے میں آنے والے ایک گلدستہ میں سے ایک بم لکلا،اگر چہ وائسرائے اور اس کے خاندان کے لوگ محفوظ رہے، مگر دھا کے کے نتیجہ میں دوسرے لوگ مارے گئے۔

پہلی جنگ عظیم کے بعد بھگت سکھ اور اس کے ساتھیوں نے کولونیل حکومت اور اس
کے عہد بداروں کے خلاف دہشت گردی کی مہم شروع کی ، جس کے نتیجہ میں 1931ء میں
اسے بھانسی کی سزا ہوئی۔ فرانز فینن نے کولونیل ازم کے خلاف تشد داور دہشت گردی کی
تحریکوں کواس لحاظ سے اہم بتایا ہے کیوں کہ ان کی وجہ سے غیر ملکی حکومتوں کا خوف لوگوں
کے دلوں سے جاتار ہا وران میں بیہ ہمت و جرائت بیدا ہوئی کہ وہ ان کا مقابلہ کرسکیں۔

موجودہ صورتِ حال میں ہم دیکھتے ہیں کہ وہ مما لک جن پرغیرملکی طاقتوں نے ساسی
تسلط جمار کھا ہے، ان کے انقلا بی کارکن اور سیاسی جماعتوں نے دہشت گردی کواس لئے
اختیار کیا ہے کیوں کہ اس کے علاوہ ان کے لئے اور کوئی راستہ نہیں ہے۔ وہ اس دہشت
گردی کو بطور جنگ لیتے ہیں۔ آزادی کی جنگ میں وہ مقبوضہ علاقوں میں بھی ان کے
ظلاف جدو جہد کرتے ہیں اور قابض طاقتوں کے ملکوں میں بھی۔ اس کی ایک مثال فلسطین
کی ہے۔ وہ اپنی آزادی کی بیہ جنگ نہ صرف فلسطین میں لڑرہے ہیں بلکہ اسرائیل میں بھی۔
چینیااس کی دوسری مثال ہے کہ جوا پنے ملک اور روس میں عیر ملکی تسلط کے خلاف وہشت
گردی کے اقد امات کرتے ہیں۔

اکثریہ سوال کیاجا تاہے کہ بید دہشت گردی آخرشہر یوں کے خلاف کیوں ہوتی ہے ادر کیوں انہیں نشانہ بنایا جا تاہے؟ اس سلسلہ میں ان کی دلیل ہیہ ہے کہ وہ حالت جنگ میں ہیں اور ہرطریقہ سے دشمن کو کمزور کرنایا اسے خوف زدہ اور ہراساں کرناان کا کام ہے۔ مزید یہ کہ جب ان پرتشد دکیا جاتا ہے،ان کے شہر یوں گوتل کیا جاتا ہے،ان کے مکانوں کو مسار کیا جاتا ہے،ان کے مکانوں کو مسار کیا جاتا ہے،ان کے دوراؤیت دی جاتی ہے، تو ان جرائم میں ان ملکوں کے فوجی اور شہری برابر کے شریک ہوتے ہیں۔ کیوں کہ یہاں حکومتوں کی جابرانہ پالیسیوں کی مخالفت نہیں کرتے ہیں بلکہ ان کی حمایت کرتے ہیں اس لئے میہ بھی سزا کے مستحق ہیں۔

لیکن اس قتم کی سوچ اور اس پر عمل درآ مدکر نے کے تاریک پہلوبھی ہیں۔ جب قابض ملکوں کے عوام دہشت گردی کا شکار ہوتے ہیں تو ان کی ہمدردیاں مزاحمت کر نے والوں کے ساتھ نہیں رہتی ہیں۔ اس کے برعکس وہ اپنی حکومتوں کے ہمدرد ہوجاتے ہیں اور مطالبہ کرتے ہیں کہ دہشت گردوں سے تحق سے نمٹا جائے۔ اس کی مثال اسرائیل اور روس ہیں کہ جہاں عمومی طور پرلوگ دہشت گردی کی وجو ہات کو سمجھنے کے بجائے اس کے طحی پہلو کود کھتے ہیں اور اپنی حکومتوں پر دباؤڈ التے ہیں کہ وہ انتقام لیس۔ میصورت حال ایک ایس کیفیت کو پیدا کردیتی ہونے والاسلسلہ شروع ہوجا تا ہے۔

دہشت گردی کی سب سے زیادہ ظالمانہ شکل''ریاستی دہشت گردی''ہوتی ہے کیوں
کہ جب ریاست اپنے مفادات کے تحفظ میں، اپنے مخالفوں کوئل کر ہے، ایذا کیں د ہے،
جیلوں میں بند کر ہے اور اغوا کر کے تشد د کا شکار بنائے ، تو اس کے خلاف کوئی سننے والانہیں
ہوتا ہے ۔ بعض او قات ریاست کی تشد د کی کارروائیاں اس کی حدود ، میں نہیں رہتی ہیں
بلکہ سرحدوں سے باہر بھی اپنے مخالفوں، تقید کرنے والوں اور آ واز اٹھانے والوں کے
ملاف جاری رہتی ہیں۔ اس کی مثال امر یکا گی ہی آئی اے اور اسرائیل کی موساد جیسی خفیہ
ایجنسیاں ہیں جن کا کام ہے کہوہ اپنے سیاسی حریفوں کو دوسر ہیں قبل کرتی ہیں۔
اس ریاستی دہشت گردی کے سلسلہ میں کچھ ریاستیں دوسر ہی ملکوں میں سیاسی عدم

استخام پیدا کرنے کے لئے اپنے ایجنش بھیجتی ہیں۔ بہت م ثالوں میں سے ایک امریکا کے تیار کردہ ''ایران کونٹراز'' سے کہ جنہوں نے نکارا گواے کی بائیں بازو کی حکومت کے فلاف مسلسل کارروائیاں کر کے اسے ناکام بنادیا۔ اس کی دوسری مثال پاکستان کے جہادی گروپس ہیں جو کشمیر میں جا کروہاں کی سیاسی صورت حال پر اثر انداز ہوتے رہے ہیں۔ ہندوستان اور پاکستان دونوں اپنے ملکوں میں دہشت گردی کے واقعات میں ایک دوسر کے کا کے بنسیوں کو ملزم تھہراتے ہیں۔

دہشت گردی کی ایک شکل وہ ہے کہ جس میں فرقہ وارانہ اور سیاسی جماعتیں ملوث ہوتی ہیں۔ جن کا مقصد سے ہوتا ہے کہ وہ تشدد کے واقعات کے ذریعہ حکومت کو کمزور کریں تاکہ عوام میں بیتاثر ہو کہ حکومت ان کے حفظ میں ناکام ہوگئ ہے۔ ان کا طریق کاریہ ہوتا ہے کہ بید دہشت گردی کے اقد امات عوامی جگہوں پر کرتے ہیں۔ مثلاً بسوں میں یا مارکیٹ میں بموں کے دھاکے کرنا۔ ریلو ہے پڑویوں کو اکھاڑتا ، یاریل گاڑی میں بم رکھ کرا ہے اڑا دینا ، عام طور سے اس قتم کے واقعات غریبوں کی آبادیوں ، منڈیوں ، یابس اڈوں پر ہوتے دینا ، عام طور سے اس قتم کے واقعات غریبوں کی آبادیوں ، منڈیوں ، یابس اڈوں پر ہوتے ہیں جن میں مرنے والے غریب لوگ ہوتے ہیں۔ اس لئے اس سے خوف و دہشت تو ہیں جن میں مرنے والے غریب لوگ ہوتے ہیں۔ اس لئے اس سے خوف و دہشت تو سے حکومت کے اعتماد پر بھی کوئی اثر نہیں ہوتا ہے۔ اخباروں میں بیانا سے آ جاتے ہیں ، وارنگ دے دی جاتی ہے اور نیا جاتا ہے۔

دہشت گردی کے واقعات میں صرف فرقہ وارانہ جماعتیں، یا حکومت مخالف گروپس ہی نہیں ہوتے ہیں بلکہ اکثر ریاست کی خفیہ ایجنسیاں بھی ان میں ملوث ہوتی ہیں۔ جن کا مقصد ریہ ہوتا ہے کہ کسی ایک جماعت یا گروہ کو اس میں ملوث کر کے اسے بدنام کیا جائے۔ اگریہ براہ راست شامل نہیں ہوتی ہیں تو دہشت گرد جماعتوں کی سر پرئی کرتے ہوئے انہیں اپنے مقاصد کے لئے استعال کرتی ہیں۔ جس کی ایک مثال اندراگا ندھی اور بھنڈراں والا کی ہے۔ لیکن اکثر حالات میں بید دہشت گرد جماعتیں اپنے سر پرستوں کو بلیک میل کرتی ہیں اور ان کے لئے ایک بوجھ بن جاتی ہیں۔ اس قتم کی مثالیں پاکستان کی سیاست میں بھی بہت ہیں۔

اس مرحلہ پر بیسوال کیا جاسکتا ہے کہ کیادہشت گردی مسائل کاحل ہے؟ اگر ایسانہیں ہے تو پھر دوسرا کون ساطریت کارہے کہ جو مسائل کے حل کی طرف لے جاتا ہے؟ ایک تو ذہمن میں بیر کھنا ضروری ہے کہ تشددیا دہشت گردی کی پالیسی چاہے وہ فرداختیار کرے یا کوئی گروہ اور جماعت بیاس کی کمزوری کی علامت ہوتی ہے۔ اس کے نتیجہ میں انتشار، افراتفری اور بے پینی وعدم استحکام تو پیدا ہوتا ہے گرمسائل کاحل سامنے ہیں آتا ہے۔

تاریخ سے ایک بات ثابت ہوتی ہے کہ وہ مزاحتی تحریکیں کامیاب رہی ہیں کہ جنہوں نے مسلح جدو جہد کے ساتھ ساتھ خود کو اخلاقی اور ذہنی طور پر بھی مضبوط رکھا۔ اس کی ایک مثال جنوبی افریقہ کی' افریقی نیشل کا گرس' ہے۔ جس نے سلح جدو جہد کے پہلو بہ پہلو زہنی جنگ بھی لڑی، جس نے اسے نیلی امیاز کے خلاف بین الاقوامی ہمدردی دی۔ اس نے دنیا کے سامنے اپنا مقدمہ لڑا جس کی بنیا داخلاقی اقد ار پڑھی۔ اس کا جواب سفید فام حکومت دنیا کے سامنے اپنا مقدمہ لڑا جس کی بنیا داخلاقی اقد ار پڑھی۔ اس کا جواب سفید فام حکومت کے پاس نہیں تھا۔ اس لئے اس نے بین الاقوامی طور پر ہمدردی کھودی۔ مزاحمی تحریکوں کو جنگ انہیں بنیا دوں پرلاکر جیت سکتے ہیں۔

# گلو بلائزیژن اور مادری زبانیس

آ جکل گلوبلائزیژن یا عالم گیریت ایک اہم موضوع بحث بنا ہوا ہے۔ کیونکہ اس کے ہونے والے اثر ات نہ صرف سیاس و معاش ہیں، بلکہ اس سے معاشروں کے کچرادر ساجی روایات پر بھی اثر ہوگا۔ اس لئے پریشانی اس بات کی ہے کہ اگر ساری دنیا میں ایک ہی قتم کا کچر چھا گیا تو اس کے نتیجہ میں مختلف کچروں کی رنگار گئی اور خوبصورتی باتی نہیں رہے گا۔ اس چیز کوذ ہن میں رکھتے ہوئے گلوبلائزیژن کے خلاف دنیا میں ردعمل ہوا ہے اور مختلف تحریکیں چیز کوذ ہن میں رکھتے ہوئے گلوبلائزیژن کے خلاف دنیا میں ردعمل ہوا ہے اور مختلف تحریکیں چیل رہی ہیں۔

اگر چہموجودہ دورکا گلو بلائزیژن ایک مختلف شکل اور مختلف حالات میں ابھررہا ہے مگر
تاریخ میں یہ سی نہ کی شکل میں موجود رہا ہے جا ہے اس کے اثر ات محدود کیوں نہ ہوں ، مگر
یہ جہاں جہاں گیااس نے تسلط شدہ علاقوں کی سیاست ، معیشت اور کلچر پراثر ڈ الا ہے۔
مثلاً یو نانیوں کے سیاسی تسلط یا امپیریل ازم کو لیجئے کہ جس کا عروج سکندر اور اس کی
فتو حات سے ہوا ، اس کے نتیجہ میں جو ایک یونانی گلو بلائزیژن عمل میں آیا اس نے ال
علاقوں کی ساخت میں تبدیلی کی کہ جہاں ان کا تسلط تھا۔ یونانی اپنی زبان کوسب سے زیاد
برتر اور افضل سجھتے تھے ، دوسرے ان کے نزد یک باربیرین تھے۔ افغانستان و ہندوستان کر
جہاں یونانی سلطنتیں قائم رہیں انہوں نے اس علاقے کے کلچرکومتاثر کیا۔ اس کی ایک مثال
جہاں یونانی سلطنتیں قائم رہیں انہوں نے اس علاقے کے کلچرکومتاثر کیا۔ اس کی زبانوں

یونانی زبان کا کیااثر ہوا؟ لیکن بیضرور ہوا کہ وقت کے ساتھ جیسے جیسے ان کی سیاسی طاقت کمزور ہوتی ،ان کے اثر ات بھی مٹتے چلے گئے۔

رومی دورکی گلوبلائزیژن میں لا طین زبان ان کے تسلط میں آنے والے علاقوں کی زبان بن گئی، یہاں تک کہ جب رومی سلطنت نہیں رہی پھر بھی عہد وسطی کے عیسائی یورپ میں لا طینی نہ ہمی وعلمی زبان تھی، جبکہ دوسری زبانوں کونظرا نداز کر دیا گیا تھا۔اس پورے عہد میں ادباء، شعرا وفلفی وسائنسدان لا طینی زبان میں لکھتے سے جو کہ پورے یورپ کے علمی طقوں کی زبان تھی ۔ بیا پی مادری زبانوں کواس قابل نہیں سجھتے سے کہ ان میں کوئی سنجیدہ کام کیا جائے۔

اس تناظر میں عربی گلوبلائزیژن کود کیھئے۔ عربوں کو بھی اپنی زبان پر فخر تھا، اور اپنے علاوہ دوسروں کو جمی یا گونگا کہتے تھے۔ جب فتو حات کے ذریعہ انہوں نے مشرق وسطی اور شالی افریقے۔ کو فتح کی نوبان سے تسلط کے نتیجہ میں یہاں کی زبا نیں ختم ہو گئیں، اور عربی زبان لوگوں کی مادری زبان بن گئی۔ ان علاقوں میں اب چند دور در از کے علاقے ہیں کہ جو ابھی اپنی زبانی کو اگر اور نبان کو اگر میں بولتے ہیں، ورنہ ان کی زبانیں تاریخ کا حصہ بن گئی ہیں۔ عربی زبان کو اگر مزاحمت ملی تو وہ ایران میں کہ جہاں ایرانیوں نے اپنے کی جراور زبان کا تحفظ کیا، مگر یہاں بھی ان کا پہلوی رسم الخط میں کسی جانے گئی۔

اس کے بعد سے وسط ایشیا، ایران، افغانستان، ہندوستان اورعثانی ترکی امپائر میں فاری کا امپائر میں فاری کا تسلط قائم ہوا جس نے ان علاقوں کی اپنی زبانوں کو پس منظر میں دھکیل دیا۔ فاری درباروں کی زبان رہی، میعلم وادب وسائنس کی زبان تھی ہندوستان میں مسلمان خاندانوں کی حکومت کے بعد مشکرت زبان جواب تک شاہی سر پرتی میں تھی، وہ بھی اپنار تبہ کھوبیٹھی اور نہ ہی زبان کی حیثیت سے اس کی شناخت رہ گئی۔

یورپ میں زبانوں کے سلسلہ میں اس وقت تبدیلی آئی کہ جب 1648ء میں ویسٹ

فیلیا کے معاہدے کے بعد توی ریاستوں کا وجود عمل میں آیا اور چرچ اور جولی رومن امپائر کا تسلط ٹوٹا ۔ لوتھ کی کمزور کیا اور اب بائبل کے ترجے توی نے بالا دی کو کمزور کیا اور اب بائبل کے ترجے تو می زبانوں میں ہوئے جس نے لاطین زبان کی اہمیت کوختم کردیا۔

گرجب توی ریاست کی تشکیل کامر حلیشروع ہوا، تو اس میں اس بات پر ذور دیا گیا کہ تو م کی زبان ایک ہو جو اسے متحد رکھے۔ اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ توی ریاستوں میں بولی جانے والی دوسری زبانوں کوختم کرنے کی کوششیں ہوئیں۔ مثلاً 1789ء میں فرانس کے انقلاب کے بعد جب فرانسیں قوم کی تشکیل آ کے بڑھی تو اس کے نتیجہ میں ان %50 لوگوں کو جو فرانسیں نہیں جانے تھے، فرانسیں سکھنے اور بولئے پر مجبور کیا گیا اور ان کی زبانوں کوختم کر دیا گیا اٹلی میں بھی جب اتحاد کی تحریک چلی ہتو اس وقت صرف 2-1/2 نابانوں کوختم کر دیا گیا ان بھی ایک معیاری زبان کی تشکیل دے کراسے قومی زبان بنایا گیا۔ اس قسم کی مثالیں ہم دوسرے ملکوں میں بھی دیسے ہیں، لہذا مادری زبانوں کے خاتمہ میں نہر ایک میں برا بر کا شریک ہے۔

جہاں ایک طرف زبانیں خیشن ازم کا شکار ہوکر ختم ہوجاتی ہیں، وہیں دوسری طرف زبانیں قوم کو متحد کرنے کا کام بھی کرتی ہیں۔ انیسویں صدی کے بورپ ہیں فرانسیں بورپ کے بالا دست اور حکمر اں طبقوں کی زبان تھی ، روس اور جرمنی میں طبقہ اعلیٰ کے لوگ اپنی زبانوں کو حقیر سجھتے تھے اور فرانسیسی زبان کچرا ور نفاست کی علامت تھی۔ جرمنی میں اس وقت اس رجحان میں تبدیلی آئی کہ جب آئیں نپولین کے ہاتھوں شکست اٹھانی پڑی۔ اس کے بعد جرمن وانشوروں میں میتح کیک شروع ہوئی کہ جرمن زبان کو ملمی واد بی زبان بنا اس کے بعد جرمن وانشوروں میں میتح کے شروع ہوئی کہ جرمن زبان کو ملمی واد و بی زبان بنا اور دوسروں نے زبان کو اپنی تخلیقات کے ذریعہ اس قدر مالا مال کیا کہ بیزبان فلسفہ و

ادب اورسائنس کی زبان ہوگئی۔اوراس کی بنیاد پر جرمن قوم کومتحد کر کے قوی ریاست کی بنیا د ڈالی۔

زبان وہ اہم ذریعہ ہے کہ جس کے ذریعہ بالا دست اور حکمر ان طبقے لوگوں پر حکومت کرتے ہیں۔ اس وجہ سے ایسے معاشر ہے کہ جہاں حکمر انوں اور عوام کی زبانوں میں فرق ربا ہے، وہاں زبان سیاست تسلط اور استحصال کا ذریعہ بن گئی تھی۔ مثلاً ہندوستان میں سنسکرت پر بہموں کی اجارہ داری تھی اور دوسری ذات کے لوگوں کے لئے اس کا سیکھنا جرم تھا، اس نے سنسکرت کو خصر انوں نے خود کو تھا، اس نے سنسکرت کو خصر انوں نے خود کو عمر انوں نے خود کو عمر انوں ہو کر کھر گئی۔ اس کا علمی ذخیرہ ایک حد در اور کھا۔ کیا۔ بہی وج تھی کہ بیا یک مردہ زبان ہو کر رہ گئی۔ اس کا علمی ذخیرہ ایک حد پر آ کر رک گیا۔ یہی وج تھی کہ بیا یک مردہ زبان ہوکررہ گئی۔

ہندوستان میں ایک عرصہ تک علماء نے بھی عربی زبان پراپنا تسلط قائم رکھ کر فدہبی علوم
کواپنی اجارہ داری بنالیا۔ جبشاہ ولی اللہ نے قرآن شریف کا فارس میں ترجمہ کیا تواس پر
علماء کی جانب سے بخت احتجاج ہوا، بلکہ مبحد میں ان کے ساتھ بدسلو کی بھی کی گئی، ان کے
پوتے شاہ رفیع اللہ نے جب اردو ترجمہ کیا تو اس وقت بھی ان کے ساتھ یہی سلوک ہوا، آج
بھی اردو میں قرآن شریف کے کسی الجھے ترجے کی ضرورت ہے۔ لیکن علماء اس علم کواپنے
تک محدود رکھنا جا ہے ہیں تا کہ ان کی اہمیت برقر اررہے۔

ہندومعاشرے میں بھی نہ بھی راہنماؤں مثلاً مہاتما بدھ نے سنسکرت کی اجارہ داری کو چینج کیا اورعوامی زبان میں لیعنی میں تبلیغ کی۔مسلمانوں میں صوفیاء نے پنجابی،سندھی، جنگ کیا اور عوامی زبانوں میں لوگوں سے بات چیت کر کےان تک اپنا پیغام پہنچایا۔

تاریخ کے اس تجزیہ سے میمعلوم ہوتا ہے کہ زبان کے ذریعہ حکمراں طبقے اپنی رعایا پر حکومت کرتے رہے ہیں، چونکہ جوزبان سرکاری یا حکومتی سر پرستی میں ہوتی ہے،اس میں علم کا اضافہ ہوتار ہتا ہے اور و علمی واد بی زبان بن جاتی ہے۔ جب کہ عوام کی زبانیں محض بول

چال، گفتگواور کاروباری زبان بن کراپی اہمیت کو گھٹالیتی ہے۔ ہندوستان میں سنسکرت اور فاری نے یہ کردارادا کیا اوراب اگریزی نے ان کی جگہ لے لی ہے اورائکریزی داں طبقہ اس ملک پر حکومت کررہا ہے۔ چونکہ اگریزی زبان میں سلسل علمی اضافہ ہورہا ہے، اس لئے اس زبان کے جانے والے اس تک پہنچ رکھتے ہیں، جب کہ اردواور علاقائی زبانیں اس سے محروم ہیں، اس لئے ان کے بولنے والے مقابلتاً کم علم اور دنیا کی تیز رفقاری سے ناواقف ہیں۔ چونکہ ان زبانوں کا تعلق حکم ال طبقول سے نہیں ہے، اس لئے ہمارے ناواقف ہیں۔ چونکہ ان زبانوں کا تعلق حکم ال طبقول سے نہیں ہے، اس لئے ہمارے دانشور بھی اگریزی زبان کو اختیار کرتے ہیں۔ تاکہ ان کی پنچ ان حلقوں میں ہو، اور وہ بین اللقوا می شہرت حاصل کر سیس ۔ جو چند دانشور ان زبانوں میں لکھتے ہیں، ان کی پذیرائی عوامی حلقوں میں تو ہوجاتی ہے، مگریہ بالا دست طبقوں کی نظروں میں اہمیت حاصل نہیں کر

اس لئے کسی بھی زبان کی ترقی کا دار و مداراس معاشرے اور ملک کے سیاسی نظام سے ہوتا ہے۔ اگر ملک میں آ مرانہ نظام ہوگا تو اس صورت میں حکمراں طبقے علم کواپنے تک محدود رکھیں گے اور اسے عوام تک نہیں پہننے دیں گے۔ اگر معاشرہ جمہوری ہوگا تو اس کے ساتھ علم کا پھیلاؤ کا بھی ہوگا ، کیونکہ جمہوریت میں عوام کی تو اٹائی کا استعال ہوتا ہے اور اس کے لئے علم کا پھیلاؤ ضروری ہوتا ہے۔

لبذا گلوبلائزیژن کے چینی کا مقابلہ اس وقت کیا جاسکتا ہے کہ جب عوامی زبانوں کو فروغ ہوگا ،اور بیڈ بانیں اپنے دانشوروں کی تخلیقات ہے آراستہ ہوں گی۔ جس زبان میں جس قدر علم ہوگا ،اس قدر اس کی اہمیت ہوگی۔ اب تک اردواور علاقائی زبانیں اس چیلنے کا مقابلہ کرنے کے لئے تیار نہیں ہیں۔ اگر ان زبانوں میں پھیلم ہے تو وہ شاعری اور ندہجی ادب ہے، یہ باجی علوم اور سائنس ہے حروم ہیں، اس لئے ان علوم کے حصول سے لئے لوگ ادب ہے، یہ بی جو مردی مغربی زبانوں سے حروم ہیں، اس لئے ان علوم کے حصول سے لئے لوگ انگریزی یا دوسری مغربی زبانوں سے حروم کرتے ہیں۔

بقول برطانوی مورخ ٹوائن بی کے معاشرے ہر کمحے اور مرحلہ پر مختلف فتم کے چیلنجوں کا سامنا کرتے ہیں ،ان کی بقااس میں ہوتی ہے کہوہ ان کا جواب دے سکتے ہیں یا نہیں ،اگران میں رڈمل کی توانائی نہیں توا یسے معاشر ہے تاریخی گمنا می کا شکار ہوجاتے ہیں۔ گلوبلائزیژن کا چیلنج ہمارے سامنے ہے، کیا ہم اس کا جواب دینے کے لئے تیار ہیں؟ اس کے لئے ایک طویل اور مشکل جدوجہ کرنا ہوگی ،معاشرے کوایسے ماحول میں لانا ہوگا کہ جہاںعلم تک ہر فرد کی دسترس ہو،اوروہ اپنی زبان میں علمی واد بی تخلیقات کے ذریعہ اسے at a Commence to the Commence of the Commence and the second of the second general control of the state of

and the contract of the contra and the second of the second o 

- SA

# دانشوركون ہے؟

ہارے معاشرے میں اکثریہ سوال بحث ومباحثہ کا باعث بنتا ہے کہ ہارے دائش ور اپنا صحیح اور شبت کر دارادانہیں کررہے ہیں۔ بلکہ یہ وقت کے دھارے کے ساتھ بہہ جاتے ہیں اور اپنی دائش، علل ، تجر بداور آ گہی کوستے داموں فروخت کردیتے ہیں۔ اس لئے سوال پیدا ہوتا ہے کہ کیا ہم ایسے لوگوں کو دانشور بھی مانیں یانہیں۔ کونکہ اگر اس کی صحیح تعریف کی پیدا ہوتا ہے کہ کیا ہم ایسے لوگوں کو دانشور بھی مانیں یانہیں۔ کونکہ اگر اس کی صحیح تعریف کی جائے تو ہم دانشور ایک ایسے شخص کو کہیں گے کہ جو معاشرے کی پائیدار، مشخکم ، اور تسلیم شدہ بوایات وا داروں سے بغاوت کر کے ، نئے خیالات وا فکار کی تبلیخ تشہیر کرتا ہے۔ آج سے بہت پہلے ستر ہویں صدی میں ابوالفضل نے آئین اکبری میں لکھا تھا کہ تقلید سے پر ہیز کرنا چاہئے اور ہم وجو دروایت وفکر کو چینج کرنا چاہئے اور کمی نظریہ اور خیال کو اس وقت تک قبول خبیں کرنا چاہئے کہ جب تک وہ عقل کی کموٹی پر پورا نہ اتر ہے۔

لہذاایک دانشورکا کا م تقلید نہیں ہوتا ہے یا اسے موجود نظام اور خیالات کو خے معنی و مفہوم کالبادہ پہنا کر انہیں جدید قالب میں ڈھالنے کی کوشش نہیں ہوتی ہے۔ بلکہ اصطلاح کے بجائے یا ترمیم کے بجائے وہ انہیں چیلنے کر کے انہیں اپنا تا ہے۔ اور پھران کی جگہ خلاء نہیں رہنے دیتا ہے بلکہ اس خلاء کو نے افکار سے پُر کرتا ہے۔ بیاس کا تخلیقی عمل ہوتا ہے کہ جو اسے تح اور بامعنی دانشور بنا تا ہے۔

یہاں بیسوال بھی پیداموتا ہے کہ آخروہ کیوں متحکم اور قدیم روایات سے بغاوت کرتا

ہے؟ اس کی وجہ بیہ ہے کہ بیروایات اور ادارے ایک وقت پرآ کر حکمر ان طبقوں اور طاقتور جماعتوں کے مفادات کی خدمت کرنے لگتے ہیں۔ مزید بید کہ وہ نظام کہ جوقد یم روایات کے سہارے کھڑا ہوتا ہے، تبدیل ہوتے زمانے اور تقاضوں کو پورا کرنے سے قاصر ہوجاتا ہے۔ آ ہتہ آ ہتہ بیکھو کھلا ہو کر دم تو ڑ دیتا ہے۔ اس لئے اگر معاشرہ میں ایسے دانشور نہ ہوں کہ جونے خیالات وافکار تخلیق کرتے رہیں کہ معاشرہ وقت و حالات کے تحت چیلنجوں کا موثر جواب دیتا ہے۔ تو ایسا معاشرہ مسلسل بیماندہ ہوتا چلاجاتا ہے۔ اس کی بیماندگی میں وہ نام نہاد دانشور بھی حصہ لیتے ہیں کہ جوائی تحریروں ادر تقریروں سے اس نظام کوسہارا دیتا ہے۔

ان حالات میں ہوتا یہ ہے کہ جو دانشور معاشرے کی استحکام شدہ روایات سے بغاوت كرتے ہيں۔ان كاشار باغيوں اور مخرفين ميں ہوتا ہے۔ان كى مثال ايسى ہوتى ہے جیسی کہ سیاسی باغیوں کی۔ جو حکمران کے تسلط اور اقتدار کوچیلنج کرتے ہیں، اسے غداری تصور کیا جاتا ہے اور بیسیاسی باغی شخت سزا کے ستحق ہوتے ہیں۔ کم وہیش یہی صورت حال دہنی باغیوں کی ہوتی ہان کی بغاوت کو نہصر ف حکمراں طبقوں بلکہ معاشرے کی اکثریت میں ٹاپند کیا جاتا ہے اور سز اکے طور پر انہیں معاشرے سے ضارج کر دیا جاتا ہے۔ان کے خیالات وافکارکومعاشرے کے استحکام اور امن کے لئے خطرناک سیجھتے ہوئے انہیں سنسر کیا جاتا ہے،ان کی کتابیں جلائی جاتی ہیں۔اورانہیں معاش کے تمام ذرائع ہے محروم کر دیا جاتا ہے اب اگر کوئی معاشرہ مستقل بسماندگی کا شکار رہتا ہے یا خاص طور سے بیمل آ مرانہ حکومتوں یا نظریاتی ریاستوں میں زیادہ ہوتا ہے جہاں مخالف خیالات کو طعی برداشت نہیں کیا جاتا ہے۔ کیونکہ بیان کے مفاد میں نہیں ہوتا ہے کہ ذہنی طور برتبدیلی آئے ،لوگوں میں شعور پیدا ہو۔ان حالات میں منحرف دانشور راندہ درگاہ ہوتے ہیں بلکہ تاریخ بھی انہیں فراموش کردیتی ہے۔لیکن اگر کسی مرحلہ پر معاشرہ تبدیلی کے لئے تیار ہوتو اس صورت میں بیدانشوراندهیروں سے باہرآتے ہیں اور معاشرہ ان کے افکار ونظریات کو اپنے لئے مشعل راہ بنا تاہے۔

مسلمان معاشرہ کا بیالمیدرہا ہے کہ اس نے ان دانشوروں کو جنہوں نے تقلید کے بجائے تخلیق کا راستہ اختیار کیا آئیس اپنا مانے سے انکار کر دیا کندی، رازی، فارانی، ابن رشد، ابن سینا، اور ابوالفضل آج بھی باغی ہیں اور نا قابل معانی ہیں جب کہ ابن تیمیہ، امام غز الی اور اشعری اور احدسر ہندی نظریاتی رہنما ہیں۔

ایک دانشور کے لئے ریجی ضروری ہے کہ وہ ریاست کا حصہ نہ بے بلکہ اس سے دور رہے۔ کیونکہ حکمراں طبقے ریاست اور اس کے اداروں کو اپنے مقاصد کے لئے استعال کرتے ہیں اور جب بیمقاصد پورے ہوجاتے ہیں تو وہ ان تمام لوگوں کو جواس میں شریک سے۔ اس کا سحر، ایک طرف بھینک دیتے ہیں۔ مزید رید کہ ریاست کے مقاصد ہمیشہ وقتی ہوتے ہیں وہ حالات کے تحت خود کو بدلتی ہے اور وقت کے بدلنے کے ساتھ اپنے ہی خیالات وافکار سے بھی منکر ہوجاتی ہے۔ اس کی ایک مثال عہد عباسہ میں مامون کی ہے کہ جس نے اپنے سابی مقاصد کے لئے معزلہ کی سریرسی کی مگر اس کے بعد جب اس کے جانشینوں کواس کی ضرورے نہیں رہی تو انہوں نے اس تح کیک کیک کرر کو دیا۔

لہذادانشورکوسیاست کی سرپرتی ہے بالاتر ہوکراپنا کرداراداکرنا چاہئے۔اگر چہاس میں دشواریاں اورخطرات ہیں مگراس کے علاوہ اس کے لئے اورکوئی دوسراراستنہیں ہے۔ وہ ایک طرف اپنی تخلیق کی آگ میں جاتا ہے۔ تو دوسری طرف معاشرے کی نفرت کو برداشت کرتا ہے اسی اذیت میں اس کی زندگی گزرتی ہے۔

اس وجہ سے دانشور کو کسی صلہ، انعام ، تخداور شہرت کی تمنانہیں ہوتی ہے وہ بغاوت اس لئے کرتا ہے کہ اس سے اس کے اندر کی تخلیقی تو توں اور تو انائیوں کو جلاملتی ہے۔ وہ انحراف اس لئے کرتا ہے کہ اس سے اس کی شخصیت کی تکمیل ہوتی ہے۔ اس کی سب سے بڑی خواہش یہی ہوتی ہے کہ معاشرہ کا ذہنی جمود ٹوٹے اور ایک ہلچل ہو کہ معاشرہ آگے بڑھ سے الوگوں کوئی راہ نظر آسکے ،اور لوگ ذہنی طور پر پختگی حاصل کرسکیں۔
سوال یہ ہے کہ کیا پاکستان کوایسے دانشوروں کی ضرورت ہے۔ یاان کھنے والوں کی کہ جو پرانی شراب کوئی بوتکوں میں ڈال کرلوگوں کوگر او کرنے میں مصروف ہیں؟

#### \*\*

# تاج محل کس نے تغمیر کیا؟

تاریخ اور تاریخی واقعات متنازعه بن جاتے ہیں، کیونکہ ان کے اثر ات محتلف لوگوں اور قوموں پر علیحدہ علیحدہ ہوتے ہیں۔ اس لئے تاریخ کے بیانیہ میں بیذ ہنیت کام کرتی ہے۔ بھی واقعات کو تعصب کی نگاہ ہے دیکھا جاتا ہے، اور بھی وسیح انظری کے ساتھ ان کا تجزیہ کیا جاتا ہے۔ اس کا اندازہ اس سے ہوتا ہے کہ اس وقت ہندوستان میں عہدوسطی کا مسلم دور حکومت متنازعہ بنا ہوا ہے، اور محتلف نظریات کے حامی موزمین اس کو اپنے انداز میں لکھ دے ہیں، اور اس کی تفییر وتشریخ کررہے ہیں۔ جومورخ کے قومی نقط نظر سے اس عہد کود کھتے ہیں، وہ اس کہ نشروستان کی تاریخ کا ایک حصہ ضرور دیتے ہیں۔ گرفرقہ وارانہ ذہنیت کے مورخوں کے لئے بیدور ایک غیر ملکی حکومت تھی کہ جس نے اقتد ار میں آنے کے بعد نصرف یہ کہ ہندوستان کی تاریخ کا جو تسلس تھا اسے تو زبھی دیا۔ تاریخ کا جو تسلس تھا اسے تو زبھی دیا۔ تاریخ کے اس نقط نظر کا اطلاق ان تاریخی آٹا داور عمارتوں پر بھی کیا جارہا ہے۔ اس عہد میں تعمیر ہوئی تھیں۔ ان میں تاریخی آٹا داور عمارتوں پر بھی کیا جارہا ہے۔ کہ جواس عہد میں تقمیر ہوئی تھیں۔ ان میں تاریخی گا بھی شامل ہے۔

فرقہ وارانہ ذہنیت رکھنے والے اس سلسلہ میں دور جھانات رکھتے ہیں: ایک تو یہ ہے کہ ایک علامت اور ذلت کے جوآ خار کہ ایک عمارتوں کو منہدم کر کے بالکل مٹادیا جائے تا کہ ان کی شکست اور ذلت کے جوآ خار ہیں وہ باتی نہیں رہیں۔ دوسرا طریقہ کاریہ ہے کہ ان عمارتوں کو ہندو بنالیا جائے ، چاہے اس سلسلہ میں تاریخ اور حقائق کو مسنح ہی کیوں نہ کرنا پڑے۔ تاج محل بھی ان عمارتوں میں آتا ہے

کہ جے ثارتو نہیں کیا حمیا محراہے انتہا پندی اور تنگ نظری کونشانہ بنا کر اس کے کردار کو بدلنے کی کوشش ضرور ہوتی ہے۔

تاج محل کی محارت اس قدردل آویز، خوبصورت، دکش اوراحساس جمالیات سے بھر پورے کہ پہلی مرتبدد کیصفوالا اسے دکھے کرمبہوت رہ جاتا ہے۔ فنی لحاظ سے بھی بیمارت مہارت اور فذکاری کا ایک کھمل نمونہ ہے۔ اس کا نتیجہ بیہ ہے کہ برقوم یا برگروہ کے لوگ اس کو اپنانے پر مجبور ہو جاتے ہیں اور اس سے منکر ہوتے ہیں کہ مغلوں میں اس قدر اہلیت اور صلاحیت نہیں تھی کہ وہ اس اعلیٰ پایہ کی محارت تعیر کراسکیں، کیونکہ اگر اس کومغل عہد کا نمائندہ مسلم کرلیا جائے تو اسے ان کی برتری خطرہ میں پڑجاتی ہے۔ اس لئے جب اہل یورپ کے سام کرلیا جائے تو اسے ان کی برتری خطرہ میں پڑجاتی ہے۔ اس لئے جب اہل یورپ کے سیاحوں نے اسے دیکھا تو آئیس اس قدر حیرانی ہوئی کہ انہوں نے یہ ماننے سے انکار کردیا کہ ہندوستان اس قدر تخلیق ذبن کے مالک ہو سکتے ہیں، لہٰذا انہوں نے کہا کہ بیمارت کہ ہندوستان اس قدر تخلیق ذبن کی تخلیق ہے۔ ایک یورپی سیاح سباستین مارنق درحقیقت یورپین ما برتعیرات کے ذبن کی تخلیق ہے۔ ایک یورپی سیاح سباستین مارنق نے تاج محل کود یکھا تو اس کے تاثر ات سے کہ

"اس کا ماہر تغیر وینس کا رہنے والا ایک شخص ہے۔ جس کا نام گیرو نیجو ویرو نیو (Geroniju Verones) ہے جو یہاں ایک پر تگیزی جہاز ہیں آیا تھا، اس سے پہلے کہ اس کی شہرت ہووہ شہر لا ہور میں وفات پا گیا۔"اس نے اس کہانی کو ہوا دی کہ بادشاہ نے اس کی شہرت ہو وہ شہر لا ہور میں وفات پا گیا۔"اس نے اس کہانی کو ہوا دی کہ بادشاہ نے اس کی مرحوم بیوی کے لئے مقبرے کا ایک اسے اپنی تیار کرے۔ چنا نچہ اس نے بادشاہ کے حکم کے مطابق چند دنوں ہی میں کی ڈیز ائن تیار کرے اس کی خدمت میں پیش کر دیئے۔ اس طرح سے اس نے بیٹا بت کرنے کی کوشش کی کہتا جی کی کا کا نقشہ ایک اطالوی کا بنایا ہوا ہے۔"

بہرحال بیایک دلچسپ بات ہے کہ 17 صدی میں کہ جب مغل ایمپائر اپنی بلندیوں

رتھی اور ایور پی تاجریهاں آ کرمغل دربارے تجارتی رعایتی طلب کررہے تھا ہی وقت بھی وہ بہتلیم کرنے پر تیارنہیں تھے کہ مغلوں میں اس قدرا ہلیت وصلاحیت اور فنی لیا تت ہے کہ وہ تاج محل جیسی بجو بدروز گارتھیر کراسکتے ہیں۔

جب اہل برطانیکا ہندوستان میں اقترار قائم ہوا توان کے لئے بھی سے سلیم کرنا مشکل تھا کہ ماضی میں جن خاندانوں نے ہندوستان برحکومت کی ہے انہوں نے الیبی شاندار عمارتي تعمير كرائي بين يايدكه ان كادور حكومت ان سيزياده خوش حال اوربهتر قهاء للبذرانهون نے اس بات کی کوشش کی کہ ماضی کومنے کر کے اور بگاڑ کے اس کی تصویر پیش کی جائے تا کہ ان کا عہد شاندار اورعوام دوست نظر آئے۔ان کوششوں کے نتیجہ میں انہوں نے ماضی کے حكمرانوں كوظالم وجابراور نااہل بنا كرپيش كيا۔ليكن تاج محل يہاں بھى ان كى راہ ميں حال ہوا کہ اگر ہندوستان کا ماضی تاریکی اور جہالت میں ڈو با ہوا تھا تو پھریہ کیسے ممکن ہوا کہ اس معاشر بے نے تاج محل جیسی خوبصورت عمارت کی تحقیق کی ، کیونکہ اس تحقیق میں محض حکمر ال کے ذرائع شامل نہ تھے بلکہ اس میں ماہرنتمیرات کا ذہن، دست کاروں، کاریگروں، اور خطاطوں کی فنی صلاحیتیں بھی شامل تھیں ،اس لیا ظ سے بداس عبد کی تخلیق صلاحیتوں کا نمائندہ تھا۔ جب ایک اہم برطانوی منظم میجرسلمن نے 1844ء میں آگرہ کا دور و کیا تو اس کے تاثرات تھے کہ:'' تاج محل کی عظیم الثان عمارت، آگرہ اور دیلی کے محلات، بیسب ایک فرانسیسی آسٹن دو بوردو (Austin de Bordeanx) کے ڈیز ائن کئے ہوئے ہیں۔ یہ فخض بے حد ذبین اور باصلاحیت تھا، ای وجہ ہے اہل پورپ اس کی ایما نداری اور دیانت پر ايمان رڪھتے ہيں۔''

ہندوستان میں فرقہ واریت کے پھیلاؤ اور ہندتوار کے نظریدی مقبولیت کے باعث ہندوستان کی تاریخ نولی بھی متاثر ہوئی ہے۔ خاص طور سے موجودہ حالات میں کہ جب سے بی ۔ ہے۔ پی اقتداز میں آئی ہے اس قیم کی کوششیں ہور ہی ہیں کہ تاج کل کے بارے میں پر ثابت کیاجائے کہ اے شاہ جہاں کے حکم سے تعیر نہیں کرایا گیا تھا؛ بلکہ یہ محارت مغلبہ دور حکومت سے بہت پہلے موجود تھی، اور دراصل بدایک ہندو مندر تھا، شاہ جہاں نے اس کے مالک جے سکھے سے لے کراس پر قبضہ کرلیا اور یوں اس محارت کواپنے نام سے منسوب کر دیا۔ پی۔ این ۔ روک جو کہ ایک غیر مقبول اور نام نہادمور نے ہے، اس نے ایک کتاب ''تاج محل ۔۔۔ پی کہانی'' کے نام سے ایک کتاب کھی ہے۔ 109 شہادتوں کے در بعد بی ثابت کرنے کی کوشش کی ہے کہ تاج محل ایک ہندو مندر ہے، اور اسے راجہ پرم حردی دیو نے کرنے کی کوشش کی ہے کہ تاج محل ایک ہندو مندر کے جادر اسے راجہ پرم حردی دیو نے 500 سال قبل یعنی 1155ء میں ایک ویدک مندر کی حیثیت میں تعیر کرایا تھا۔

اگردیکهاجائوالل برطانیا ورفرقد وارانی ذہنیت کے حال اوگوں کا نقط نظر ان کے اس ذہن کی عکای کرتا ہے کہ جونہ صرف تگ نظری کا شکار ہے بلکہ جو حقیقت ہے بھی مکر ہے۔ انگریز جو کہ اہل ہندوستان کوشکست و ہے کرا قد اریمی آئے تھے، ان میں رخونت اور حساس برتری تھی جس کی وجہ ہے وہ ہندوستان کی ہر شے کو کم تر اور حقیر گردانتے تھے، اور میں یقین رکھتے تھے کہ ہندوستان اس قیم کی عمارتوں کی تغییر کی اہلیت نہیں رکھتے ہیں۔ اس لئے انہوں نے اپنی نیلی برتری کے پیش نظر اس کے ڈیز ائن کے بارے میں یہ فیصلہ و ہے وہ یہ انہوں نے اپنی نظر اس کے ڈیز ائن کے بارے میں یہ فیصلہ و ہے وہ یہ کہ چور کی تخلیق کرنے کی میداوار ہے۔ اس کا سیدھا سادا مطلب بیتھا کہ ہندوستاندوں میں کی چیز کی تخلیق کرنے کی صلاحیت تو نہیں ہے، مگروہ میضرور کر سکتے ہیں کہ اگر انہیں کوئی منصوبہ بنا کر دیا جائے تو وہ اس پر عمل کر سکتے ہیں۔ اس لحاظ سے اہل ہندوستان اجھے کا م کرنے والی رعایا ہو سکتے ہیں کہ جو اہل اقتد ار کے احکامات کی پیروی کریں۔ انگریزوں کے اس نقط نظر میں ہندواور مسلمان دونوں شامل ہیں۔ وہ دونوں کو ہندوستانی گردانتے ہوئے ، انہیں ایک می نظر سے دیکھتے تھے۔

اس کے برعکس فرقہ وار یہ ہندو مغلوں کوتاج محل اور اس کی تقییر سے بالکل محروم کر دیتے ہیں، اور انہیں ہندوستان میں غیر مکلی اور قابض قرار دیتے ہیں۔ ان کے تمام کارناموں سے انکار کر دیتے ہیں۔ان کی دلیل ہے کہ سلمانوں نے جہاں ایک طرف ہندوستان پر قبضہ کیا،ای طرح ہے دوسری طرف اس کی تاریخی عمارتوں پر قابض ہوکر انہیں اپنالیا۔

بہرحال اس متاز عصورت حال میں، تاج کل نے بہت سے نشیب و فراز اور اتار چڑھا و کیے۔ اپنی تغیر کے بعداس کی اس وقت تک مناسب دیے بھال ہوتی رہی جب تک کہ خل بادشا ہوں کے پاس ذرائع تھے۔ لیکن جب خاندان کا زوال ہوا تو اس کے ساتھ ہی تاج کل کی خشکی اور شکست حالی شروع ہوگئی۔ دیکے بھال اور گرانی کے نہ ہونے سے اس کے باغات اجڑگئے۔ اس کی آ بشاریں اور فوارے خشک ہو کر کھنڈرات میں تبدیل ہوگئے۔ جب اس کا کوئی محافظ نہیں رہا تو گئیروں کی بن آئی اور انہوں نے عمارت سے قیمتی پھر اور سامان کولوٹ لیا۔ لوگوں اور زمانے کے ہاتھوں بیخوبصورت عمارت ویران و بخر ہو کر عبرت سامان کولوٹ لیا۔ لوگوں اور زمانے کے ہاتھوں بیخوبصورت عمارت ویران و بخی اس عمارت کا ایک نمونہ بن گئی۔ برطانوی حکومت کے ابتدائی دور میں اگریزوں نے بھی اس عمارت کہا تھا کہ حسلیا۔ اس صورت حال کود کم سے جو کے لارڈ کرزن نے کہا تھا کہ جب کوئی تاج محل کی سیر کو جاتا تھا تو اپنے ساتھ ایک ہتھوڑ ااور چھنی لے جاتا تھا، اور وہ دو پیر بحریے کام کرتے تھے کہ شہنشاہ اور اس کی ملکہ کے تا بوتوں پر لگائے ہوئے قبتی پھروں کو دیس مرائے ہوئے آئیں۔ دو بیر بحریے کام کرتے تھے کہ شہنشاہ اور اس کی ملکہ کے تا بوتوں پر لگائے ہوئے قبتی پھروں کو نکایس اور اسینے ساتھ لے آئیں۔

اس بربادی اور لوٹ کے ساتھ ہی تاج محل نے ولیم پیٹنک (33-1828) جو کہ ہندوستان کے وائسرائے تھے۔ان کے زمانے میں ایک اور بحران دیکھا۔ان کے دور میں برطانوی حکومت ہند نے یہ فیصلہ کیا کہ دبلی اور آگرہ میں مغلوں کی عمارتوں کو منہدم کر کے ان سے حاصل شدہ سنگ مرمر کو انگلتان کی منڈیوں میں فروخت کر کے روپیہ حاصل کیا جائے۔اس سلسلہ میں دبلی کے لال قلعہ کی مجھ عمارتوں سے سنگ مرمر کو اکھڑ کر انگلتان روانہ بھی کر دیا گیا۔ لہذا یہ فیصلہ بھی ہو گیا کہ تاج محل کو گرا کر اس کا سنگ مرمر اکٹھا کیا

جائے۔اس پھل کی غرض سے ممارت کو گرانے کے لئے مفینیں آگرہ روانہ کردی گئیں جو تاج کل کی بیخوش تم گئیں جو تاج کل کی بیخوش تم گئیں کی ماص کے لئے تیار تھیں۔لیکن تاج کل کی بیخوش تم تی گئی کہ خاص اسی وقت لندن سے یہ پیغام وصول ہوا کہ پہلا بھیجا ہوا سنگ مرمر کا نیلام کامیاب نہیں رہا، اس لئے مزیداور نہیں بھیجا جائے۔یوں تاج کل مسار ہونے سے نے گیا۔

اب ية اج على خوش متى تقى كدا الدايك جاب والال مما

سیلارڈ کرزن تھا، جو ہندوستان کا وائسرائے ہوکرآیا تھا، اس نے عمارت کو دوبارہ سے مرمت کراکے اس کی ماضی کی شان وشوکت کو بحال کیا۔ قبروں کے تابوتوں سے جوقیمتی پھر لگوائے۔ اس کے باغات اور فواروں پھر نکال لئے گئے تھے، ان کی جگہدوبارہ سے تیمتی پھر لگوائے۔ اس کے باغات اور فواروں کو دوبارہ سے مرمت کے بعد قابل استعال بنایا۔ اس کے بعد سے تاج محل اپنی ماضی کی شان وشوکت کے ساتھا نی خوبصورتی اور دکشی سے لوگوں کو مسرت دے رہا ہے۔

بہرحال اب بیرکوئی متنازعہ مسکانہیں رہا کہ تاج محل کس نے بنایا؟ یہ یقیناً شاہ جہاں کے عہد میں مخل خزانے کے روپیہ سے تعمیر ہوا، مگراس کی تعمیر میں کئی ماہرتعمیرات، دست کار، خطاط، معمار، اور مزدور شامل ہیں۔اس لئے در حقیقت یہ ہندوستانی معاشرے کی تخلیقی صلاحیتوں کا مظہر ہے۔



San Charles and Charles and Control of the Control

Constitution and Secretary and the Constitution of the Constitutio

تاریخ تضادات کے گھر آؤمیں

تاریخ کے ساتھ سب سے بڑی سے کہ اسے ہرطبقہ ہو م، اور معاشرہ ہی اسے ہرطبقہ ہو م، اور معاشرہ ہی اسے بھٹنل ازم کے نقطہ نظر سے دیکھا ہے، ہو بھی خد بہ اور نظر بیاس پرغالب آجا تا ہے، ہو بھی نسل پری اس کو پابند یوں میں جکڑ لیتی ہے۔ نتیجہ بیہ وہا ہے کہ تاریخ کی پہلوسا منے آتے ہیں۔ ایک ہو مکا فاتح ، دوسری ہو مکا چارح ، ہوجا تا ہے۔ ایک اس کی عظمت کو ابھارتی ہو وہ تا ہے۔ ایک اس کی عظمت کو ابھارتی ہو دوسری اس کے ظلم وہتم اور خواں دیزی کی داستا نیس رقم کرتی ہے۔ اب تک ایسا کم ، می ہوا ہے کہ جارح اور حملہ آور کو دو توں ایک ہی نظر سے دیکھیں ، اور انسانیت کے نام پر اس نے جو جرائم کئے ہیں ان کی فدمت کریں۔ تاریخ اب تک شخصیات دو اقعات کو اخلاق پیانہ پر مائینے کے لئے تیار نہیں ہے ، وہ اخلاق اور قانون سے خود کو بالا تر رکھے ہوئے ہے۔ پر مائینے کے لئے تیار نہیں ہے ، وہ اخلاق اور قانون سے خود کو بالا تر رکھے ہوئے ہے۔

قوموں میں جواخلاقی تعنادات ہوتے ہیں، بہرحال تاریخ ان کوسا منے ضرور لے آتی ہے، مثلا 1913 میں جب کہ انڈونیٹیا، ہالینڈ کی کالونی تعا۔ ڈج حکومت نے ایک حکم بھیجا کہ اہل انڈونیٹیا، ہالینڈ کی فرانس ہے آزادی کی سوسالہ سالگرہ منا کیں۔ اس سالگرہ کو بھیجا کہ اہل انڈونیٹیا کے بطور جشن منانے کے لئے بھی کہا گیا کہ لوگوں سے چندلیا جائے۔ اس تعناد پر انڈونیٹیا کے ایک قوم پرست سوواردی نے ایک مضمون شائع کرایا کہ ایک ایسے ملک میں آزادی کی سالگرہ کیوں منائی جارہی ہے کہ جوخود آزاد نہیں ہے اور غیر ملکی قبضہ میں ہے۔

اسی ذہنیت کا دوسرا مظہر حالیہ واقعات میں دیکھنے میں آیا۔عراق میں امریکی اور

برطانوى قبضه كے خلاف وہاں مزاحتی تحریکیں اٹھی ہوئی ہیں، انہیں مقبوضہ عما لک وہشت گرو كنيكر بداير يكل وسيد بين داى دوران دومرى جنك عظيم كدوران فرانس يرجروني ك قبطة اورمزاجتى تحريك وأآزادي كى ياويل أيك بواجش منايا كياجس بين اوريور في ممالك کے علاوہ جرمنی نے ہی شرکت کی اور فرانی پر قنفنہ کے سلسلہ میں اعتر اف جرم کیا۔ فرانس ایک طرف ریشن منایا جار ہا تھا، مزاحتی تحریک کے تعبیدے بڑھے جارہے تھے، جرمنی کے قبضے اور اس کی بالاوی پر تقید کی جار ہی تھی، وجیں ووسری طرف مراق پر امریکی اور برطانوی قبضه کو درست اور جا نزستهما جاز با تقا، مزاحت کی تحریک مین شامل دیشت مگر د یور بی اقوام نے ایشیا وافریقہ میں ملکوں پر قبضہ کر کے ان کے وٹائل کا استحصال کیا ، ان ميك عوام كوغلام بنا كران تهذيبي ،ساجي أور غدبي آنزاد يول كويا مال كيا، مكران جرائم يران کے ہاں کوئی ''اعتراف جرم'' کی روایت نہیں۔اس کے برنگس ان کا دعویٰ ہے کہ انہوں نے ان ملکوں کو جوان کے قبضے میں سے انہیں مہذب بنایا، انہیں اس ماندگی ہے تکال کر جديديت سروشاس كرايا-کیکن جب جرمنی نے یورپ کے ملکوں پر قبضہ کر کے انہیں اپنی کالونی بنایا، تو اس جرم پر بیممالک اس کے خلاف اٹھ کھڑ ہے ہوئے۔ جب اے دوسری جنگ عظیم میں شکست مولی تواس سے 'احتراف جرم' کرایا گیا۔ بقول فرانزفین کہ بیاس لئے ہوا کہ بلرنے پورپ کے ملکوں کو کالونی بنانے کی کوشش کی۔آگروہ ایشیا وافریقہ کےممالک میں اس یالیسی کوا ختیار کرتا تو اس برکسی کواعتر اض نہیں ہوتا اور و دہمی چرچل اور روز ویلٹ کے شانہ بشانہ كهر ابوتاب

اس تعناد کوتاریخ میں اور کی مثالوں کے ذریعہ بخو بی دیکھا جا سکتا ہے۔ جزل ڈائر

نے جلیا نوالہ باغ میں لوگوں کا قتل عام کرایا۔ برطانوی حکومت نے اسے جرم نہیں سمجھا بلکہ اس عمل برنش امیار کے تحفظ کے لئے ایک اہم قدم قرار دیا۔ برطانوی معاشرہ میں اس کی عزت واحر ام میں اضافہ ہوا ،اورلوگوں نے چندہ جمع کرے اسے نقد انعام دیا۔ یہی کچھویٹ نام میں مائی لا کے مقام پر جس کرنل نے گاؤں کے نہتے لوگوں کو گولیوں سے بھونا ،اس کے ساتھ ہوا۔وہ امریکی معاشرہ کا ایک ایساد لیر ہیرو بن گیا کہ جس کی شان میں گیت لکھے گئے۔ دوسری جنگ عظیم اور اسرائیل کے قیام کے بعد یہودیوں نے بیتح یک چلائی کہان نازیوں کو گرفتار کر کے سزادی جائے کہ جو کمیوں میں یہودیوں کے قل میں شریک تھے۔اس سلسله میں انہوں نے سابق نازیوں کو اغوا کیا ،ان پر مختلف ملکوں میں مقد ہے چلا کے گئے۔ انہوں نے اینے مرنے والوں کی یادیس ہولوکاسٹ میوزیم بنائے ہیں۔اوراب تک جرمن حکومت ہے مرنے والے یہودیوں کے عوض معاوضہ وصول کریکے ہیں۔گر دوسری جانب انہوں نے فلسطینیوں کی سرزمین پر قبضہ کیا،ان کاقتل عام کیا،اب تک قتل عام جاری ہے، مگر نة أنيس اس جرم كااعتراف باورنه بى دنياان كے جرائم يرآ وازا تھاتى ہے۔ يه بالكل ايسا ہی ہے جسیا کہ امریکہ ابتدائی دنوں میں یور بی لوگ وہاں کے مقامی باشندوں کی زمینوں پر قبضہ کرر ہے تھے اور ان کاقتل عام کرنے میں مصروف تھے تو اس کی دلیل مید ہے تھے کہ پور بی نوآ باد کاروں کوریڈانڈینز سے خطرہ ہے۔ بیکوئی نہیں کہنا تھا کہ مقامی لوگوں کوان آباد کاروں سےخطرہ ہے، کیونکہان کی آواز سننے والا کوئی نہیں تھا۔ یہی دلیل آج اسرائیل دے ر ہا ہے اسے اہل فلسطین سے خطرہ ہے کہ جن کی زمین پراس نے قبضہ کرلیا ہے اور جن کی آبادیوں کتبس نہس کرنے میں و مصروف ہے۔ بیکوئی نہیں کہتا کہ دراصل خطرہ اہل فلسطین کوہے جس کی قیمت و مسلسل ادا کررہے ہیں۔

لیکن جہاں یہودی اپنے مطالبات منوانے میں کامیاب ہیں، وہاں افریقی غلاموں کی اولا دیں ناکام ہیں۔1999 میں جنوبی افریقہ میں ہونے والی ایک میٹنگ میں انہوں نے بھی ان تمام اقوام سے معاوضہ کا مطالبہ کیا کہ جنہوں نے ان کے آباؤ اجداد کوغلام بنایا تھا اور افریتہ سے اسریکہ اور جزائر غرب الہند لے گئے تھے۔ اس معاوضہ میں اس لوٹ کھسوٹ کو بھی شامل کیا گیا تھا کہ جو یور پی اقوام نے سونے ، چاندی ، اور جواہرات کی شکل میں افریقہ سے لوٹا تھا۔ بیر قم 777 ٹریلین ڈالر ہوتی ہے۔ لیکن ان کا بیمطالبہ بحض مطالبہ رہا ، کیونکہ ان کی پشت پر کوئی طاقت اور قوت نہیں ہے ، اس لئے کسی یور پی معاشرے نے اس پر کان نہیں دھرا۔ نہ صرف معاوضہ کی اوائیگی کوایک شجیدہ مسئلہ بھیا ، اور نہ اس جرم کوشلیم کرتے ہوئے اس پر معافی مائی۔

تاریخ کے مطالعہ سے یہ بات واضح ہوکر سامنے آتی ہے کہ تاریخ کے عمل کو اخلاقی قدروں اوررویوں کی روشنی میں نہیں دیھنا چاہئے۔ اگر اس معیار اور پیانہ پراسے دیکھا اور پرکھا گیا، یا اس کا تجزیہ کیا گیا تو اس کے نائخ ہمینہ غلط نکلیں گے۔ تاریخی عمل کو طاقت اور اقتد ارکے تناظر میں ویکھنے کی ضرورت ہے جو طاقتور اور فائح ہوتا ہے، اس کا نقطہ نظر غالب آجاتا ہے۔ مفتوح اور کمزور لوگوں کی آواز ان کی شکست اور کمزوری میں دب جاتی ہے۔ طاقت کے لحاظ سے نہیں دیکھنا چاہئے، بلکہ بہتہذی بالمی ملک طاقت کے لحاظ سے نیس دیکھنا چاہئے، بلکہ بہتہذی بالمی افریق ہے۔ جب شافتی اور معاشی بھی ہوتی ہے، جس کی بنیاد پر بیا ہے نقطہ نظر کو تسلیم کرالیتی ہے۔ جب افریقن نیشنل کا گرس جنو بی افریقہ میں برسرِ اقتدار آگئ تو نیکن منڈ بلاسمیت اس کے تمام راہنما دہشت گردھی اس وقت راہنما دہشت گردھی اس وقت ہیروہو گئے۔ فلسطین کے دہشت گردھی اس وقت ہیروہو گئے۔ فلسطین کے دہشت گردھی اس وقت ہیروز بنیں گے جب ان کے پاس طاقت آئے گی۔

تاریخ کے مل میں اقتدار اور طاقت کارشتہ بہت مراہ۔

### اكبركاعبادت خانه

عہد وسطیٰ میں ندہی عدم رواداری کو نیکی سمجھا جاتا تھا، جب کہ رواداری کوخرابی،
بوسے (Bossue) جو کہ عہد وسطیٰ کے بورپ کا ایک مشہور ندہی عالم تھا،اس نے فخر بیطور
پر بیدوئویٰ کیا تھا کہ کیتھولک ندہب سے زیادہ عدم رواداری رکھنے والا ندہب ہے،اس کے
نزد یک یہی اس کی سب سے عمدہ صفت ہے۔اس وقت بیخیال کیا جاتا تھا کہ جولوگ اپنے
عقیدے پر ایمان رکھتے ہیں، وہ دوسرے نداہب اور عقائد سے دور رہتے ہیں،اس طرح
عدم رواداری انہیں اسے ندہب پر قائم رکھتی ہے اور وہ گمراہ نہیں ہوتے ہیں۔

یورپ میں تبدیلی اس وقت آئی کہ جب وہاں عقیدت کا رواج ہوا، نے خیالات و افکار نے مذہبی عقائد کو چینج کرنا شروع کیا، روش خیالی، ریناساں، اور صنعتی انقلاب نے یور پی معاشرہ کو کمل طور پر تبدیل کر دیا، سیکولرنظریات نے نہ جبی عقائد پر کاری ضرب لگائی، اور آہتہ آہتہ فد جب نجی زندگی میں چلاگیا جب کہ معاشرے کے دوسرے پہلوؤں کو سیکولر نظر ہے تشکیل دیا گیا۔

موجودہ دور میں کمیونٹ نظریہ کے ابھاراور فروغ ندا ہب کے علاء کو پریشان کر دیا، انہوں نے اس بات کی کوشش کی کہتمام ندا ہب کے علاء مل کر کمیونزم کا مقابلہ کریں اور ندہبی روح کو باقی رکھیں۔اس جذبہ نے باہمی ندا ہب کے درمیان ڈائیلاگ کا ایک سلسلہ شروع کیا تا کہ اس کے ذریعہ سے مختلف ندا ہب کے لوگوں کو قریب لایا جائے اور ان میں ندہبی

رواداری کے جذبات پیدا کئے جا کیں۔

جس وقت یورپ ند بب میں عدم رواداری کے پالیسی پر عمل درآ مد کر رہا تھا، اس وقت ہورپ ند بب میں عدم رواداری کے پالیسی پر عمل درآ مد کر رہا تھا، اس فوقت ہندوستان میں اکبر دصلح کل' کی پالیسی کی بلنج کرر ہاتھا۔ اس مقصد کے لئے اس نے 1575 میں فتح پورسیری میں عبادت خانہ کے نام سے ایک عمارت تعمیر کرائی، جس کا مقصد میتھا کہ یہاں غد بب پر بحث ومباحثہ کیا جائے اوران الجھنوں کودور کیا جائے کہ فربہی عقا کہ کی وجہ سے ذہنوں میں پیدا ہور جی تھیں۔

ہرجعرات کے دن وہ سیدوں، شیخوں اور دربار کے اہم امراء کود کوت دیتا تھا تا کہ وہ عبادت خانے میں آئیں اور یہاں نہ ہمی معاملات پر جو بحث ہوتی تھی اس میں حصہ لیس۔ اکبر نے مہمانوں کے لئے نشستوں کا با قاعدہ انتظام کیا تھا۔ اس کی تفصیل اس عہد کے مورخ عبدالقادر بدایونی نے اپنی کتاب ''منتخب التواریخ'' میں اس طرح سے دی ہے: امراء مشرق کی جانب بیٹھتے تھے، سید مغرب کی جانب، علاء جنوب کی جانب اور شخ شال کی جانب۔ بادشاہ وقنا فو قنا ہر جماعت کے پاس جاتا تھا، ان سے گفتگو کرتا تھا، اور ان کے خالات سے آگی عاصل کرتا تھا۔ اگر بحث کے دوران کی حوالے کی ضرورت پڑ جاتی تھی نو فورا شاہی کتب خانے سے کتاب منگوائی جاتی تھی۔

جب اسلامی تاریخ کے مختلف پہلوؤں، احادیث، فقہد اور دوسرے متناز عذر قد وارانہ مسائل پر بحث شروع ہوئی تو عبادت خانہ علاء کے مختلف گروپوں کے درمیان میدان جنگ بن گیا، دوران جذبات اس قدر شدید ہوجاتے تھے کہ بیدا یک دوسرے کو کا فرقر اردیئے ہے کہ بیدا لیک دوسرے کو کا فرقر اردیئے سے بھی نہیں چو کتے تھے۔ اکبر کے دربار کے دوعلاء ملاعبداللہ سلطان پوری اور شخ عبدالنبی صدر، جن کا ابتداء میں اکبر پر بڑا اثر تھا، وہ ان بحثوں میں ابوالفضل کے اٹھائے ہوئے سوالات کا تشفی بخش جواب نہیں دے۔ ابوالفضل 1575 میں دربار میں آیا، اور بہت جلد این علم ، دانش اور حاضر جوابی کی بنا پر اکبر کی نظروں میں محبوب ہوگیا۔ اس نے اپنے علم و

فضل عبادت خانہ میں بڑے بڑے علماء کوخاموش کر دیا۔اس کی نظروں میں ان علماء کی کوئی عزت نہیں تھی ، کیونکہ وہ سمجھتا تھا کہ بیہ متعصب اورعلم سے مبر الوگ ہیں کہ جن میں مذہب کو سمجھنے کی اہلیت نہیں ہے۔ چونکہ وہ اور اس کا خاندان ان کے ہاتھوں ستایا ہوا تھا، اس لئے بھی اس نے ان کوشکست دینے اور شرمندہ کرنے کا کوئی موقع ہاتھ سے نہیں جانے دیا۔ آ مے چل کر جب عبادت خانہ میں شیعہ علاء آئے ،جن میں مشہور حکیم ابوالفتح گیلانی اورمیر شریف آملی تصقوان کی آمد نے اسلامی تاریخ کوایک نے نقطہ نظر ہے دیکھنے کی ابتداء کی۔ اکبرکواحساس ہوا کہ تاریخ اور فقہ کوکس طرح سے ہر فرقہ اپنے نقطہ نظرے دیکھیا ہے۔وہ علماء سے اس وقت مزید بدخل ہوا کہ جب ان میں معمولی مسائل پرسخت جھڑ ہے اور فسادات شروع ہو گئے، اور بات يہال تك بينج جاتى تھى كدوہ ايك دوسر بيكو كا فرقرار دیدیتے تھے۔لیکن ساتھ ہی ان بحث ومباحثوں کی وجہ سے اس میں مذہب اور اس کی تعلیمات سے اس قدر دلچیس پیدا ہوئی کہ مقبول عبدالقادر بدایونی، وہ زیادہ سے زیادہ و تت عبادت خانه میں ان علاء کے درمیان گزارنے لگا، خاص طور سے جمعہ کی رات کورات بھران کے ساتھ بیٹھ کر بنیا دی اور فروعی مسائل پر بحث ومباحثہ سنتار ہتا تھا۔اس کا نتیجہ یہ ہوا کہان مختلف النوع نقطها ئظرنے اسے دینی طور پر بریثان کر دیا، اس کا ظهار اس نے ایک موقع یر کیا کہ کیا اچھا ہوتا اگروہ نہ ہی معاملات پر اختلافی مسائل سے واقف نہیں ہوتا، کیونکہ اس نے اس کے ذہن میں مذہب کے بارے میں زبر دست شک وشبہات پیدا کردیئے۔

لہذااس کے ذہن میں جوسوالات پیدا ہوئے، جب اے ان کے جوابات مسلمان علاء سے نہیں سلے نوابات مسلمان علاء سے نہیں سلے تو اس نے دوسر نے ندا ہب کے علاء کوعبادت خانہ میں آنے کی دعوت دی متا کہ دو اپنے ندا ہب کے بارے میں اسے بتا کیں ،اور ساتھ ہی میں بحث ومباحثہ میں حصہ لیں۔ بیائے وقت کے لحاظ سے ایک انوکھا فیصلہ تھا جوا کبرنے کیا۔

چنانچہ پیوتم اور دیمی نامی برہمن آئے، جنہوں نے برہمن ازم کی تعلیمات کے

بارے میں تفصیلات بتا کمیں۔اس کے بعد جین مت کے علاء آئے کہ جن کے اثر سے اکبر نے ہفتہ کے چند دنوں میں جانوروں کا ذبیح ممنوع قر اردیدیا۔ زردشتی اسکالر دستور مہارا ہی فیارا ہی نے اپنے ند بہب اور اس کی بعض تعلیمات سے اس قدر متاثر ہوا کہ اس نے ابوالفضل کو تھم دیا کہ وہ دربار میں مقدس آگ کو جلائے رکھنے کے انتظامات کرے۔

نداہب کے بارے میں اس کا تجس اور زیادہ بڑھا اور اس نے گوا سے عیسائی مشنریوں کو دعوت دی کہ وہ آ کر عیسائیت کے بارے میں اے آگاہ کریں ،اس کے حکم پر يېلاعيسائيمشن فادرا کواويدا (Father Aquaviva) کې سر کردگی ميس 1780 ميس فتح پورسیری پہنچا۔اس مشن کے ایک رکن فا در مونسیر اٹ نے مشن کی کاروائیوں اور دربار کی سرگرمیوں پریاد داشتیں قلم بند کیں (اس کاار دوتر جمه فکشن ہاؤس نے شائع کردیا ہے )۔مثن کے اراکین نے عبادت خانہ میں ہونے والے مختلف مباحث میں جوش وسرگرمی ہے حصہ لیا۔ان مباحث کے بارے میں فادرمونسیراٹ نے لکھا ہے کہ شنریوں اورمسلمان علاء کے درمیان ندہب کے مختلف پہلوؤں پر بحث ہوئی ، خاص طور سے تثلیث ، خدا ، خدا کا بیٹا ، اوراس کی موت، یوم قیامت،حضرت عیسیٰ کا دوبارہ سے زندہ ہونا وغیرہ۔اس کے مطابق ان مباحث میں عیسائی مشنریوں نے اس قدروز نی دلائل دیئے کہان کےمسلمان مخالف ان کا جواب نہ یا کرخاموش ہو گئے ،اور جب ان کے یاس کوئی دلیل نہیں رہی تو وہ اس برآ گئے کەصداقت اورسچانی کوکرامات کے ذریعہ یا آ زمائش کے ذریعہ ثابت کیا جائے۔اگر چہ ان مباحث میں عیسائی مشنریوں نے اسلام کے بارے میں بڑی خراب زبان استعال کی، گراس کے باوجود اکبراوراس کے دربار بول نے رواداری کا ثبوت دیتے ہوئے انہیں برداشت کیا،اورانہیں آزادی سے بولنے دیا۔

و یکھا جائے تو عہدوسطی میں عبادت خانہ کا بیتجزیدا پی جگد بڑاانو کھا تھا۔ ایک جانب

ہر فدہب کے علاء نے اپنے اپنے فدہب کی سچائی پر زور دیا اور دوسر سے فداہب کور دکر دیا۔
لکین دوسری طرف انہیں اس کی بھی آزادی تھی کہ وہ اپنے نقطہ ونظر کو بغیر کسی جھبک کے پیش
کریں عبادت خانہ کا ماحول ایسا تھا کہ وہ ہاں ہرایک نے روا داری کے ساتھ اپنے مخالفوں
کو سنا اور پر داشت کیا۔ بیوہ ماحول تھا کہ جس میں اکبر نے سلح کل کی پالیسی کی تشکیل کی ، اور
ہندوستان کے مختلف فدا ہب کے ماننے والوں کو فسادات سے دور رکھا۔ اس کی فدہبی
روا داری یا سلح کل کی پالیسی ہندوستان کے معاشر نے کی مناسبت سے انتہائی کامیاب رہی ،
وہ صرف مسلمانوں کا بادشاہ نہیں تھا، بلکہ ہندوستان کے تمام فدا ہب کے ماننے والوں کا مافظ تھا۔



### مناظری

دوقتم کے ہذاہب ہیں: ایک وہ جو کہ اس پر یقین رکھتے ہیں کہ چونکہ ان کا نہ ہب اور
عقیدہ سچا ہے، اس لئے پوری دنیا کو اپ نہ بہ میں تبدیل کرنا چاہئے۔ دوسرے وہ
نداہب ہیں کہ جو تبلیغ پر یقین نہیں رکھتے ہیں، اور اپ نہ نہ ہب کو اپ تک محدود در کھتے ہیں۔
نتیجہ یہ ہے کہ ایسے ندا ہب کہ جو تبلیغ کے حامی ہیں، اور دنیا کو بدلنا چاہتے ہیں، ایسے ندا ہب
اپ مشن کے سلسلہ میں جب ایک دوسرے سے متصادم ہوتے ہیں، تو اس کا نتیجہ نہ ہی بحث ومباحثہ میں بھی نکلتا ہے، اور بیتصادم فسادات اور خوں ریز جنگوں کی شکل بھی اختیار کر
لیتا ہے۔

جب مسلمان ہندوستان میں آئے تو آئیں'' ہندومت''یا مختلف دیوی و دیوتا وَں کے ماننے والوں سے فد ہبی طور پر کوئی تصادم نہیں ہوا، کیونکہ ہندوو ک میں تبدیلی فد ہب کی کوئی گئے اکثر نہیں ہے، اس لئے جولوگ ہندو معاشر سے سے مسلمان ہوئے، اس پر کوئی بہت زیادہ احتجاج نہیں ہوا۔ لیکن فد ہبی کھنچا وَ اس وقت برصغیر ہندوستان میں پیدا ہوا کہ جب بہاں ایسٹ اٹڈ یا کمپنی کا اقتد ارقائم ہوا، اور ان کی سر پرسی میں عیسائی مشنری آئے شروع ہوئے اور انہوں نے کوششیں شروع کر دیں کہ ہندوستان کے لوگوں کوعیسائی بنایا جائے۔ اس مرحلہ پر مسلمانوں، عیسائیوں اور ہندووں کے درمیان مناظر سے کی ابتداء ہوئی، یہ مناظر یا تو منتخب لوگوں کے درمیان ہوتے تھے، یاان میں عام لوگوں کوبھی دعوت دی جاتی مناظر یا تو منتخب لوگوں کے درمیان ہوتے تھے، یاان میں عام لوگوں کوبھی دعوت دی جاتی

متی ۔ اسموقع پر مذہب کا عالم شامل ہوتا تھا جوا ہے عقا کدکو بیان کر کے اس بات کی کوشش کرتا تھا کہ اپنے نخالفین کو لا جواب کردے۔ جواس میں کا میاب ہوجاتا تھا ، اسے مناظر ہے کا فاتح قرار دید یا جاتا تھا لیکن جوعلاء اور مذہبی اسکالرز ان مناظر وں اور بحث ومباحثہ میں شریک ہوتے تھے ان کے لئے ضروری تھا کہ وہ نہ صرف اپنے مذہب بلکہ مخالفین کے مذاہب اوران کے عقا کہ ہے بھی پوری طرح باخبر ہوں ، حاضر جوابی اور لطیفہ گوئی بھی بحث مذاہب اوران کے عقا کہ ہے ہوں فن میں ماہر ہوتے تھے وہ اس کے ذریعے مجمع کو اپنے ساتھ مل لیتے تھے۔

ہندوستان میں مسلمانوں اور عیسائیوں کے درمیان مناظر سے یا زہبی بحث ومباحثہ کی ابتداءا كبركے عہد ميں شروع ہوئى ،اس نے 80-1579 ميں گوا سے عيسائى مشنريوں كو ا پنے دربار میں بلایا۔عیسائیوں کا بیمشن اپنے ہمراہ جو بائبل لایااس کا ترجمہ عبرانی ، لاطین اور یونانی زبانوں میں تھا۔اس ونت تک مغل در بار میں بائبل کا کوئی مسود ہموجو دنہیں تھا۔ اس وجہ سے دربار کے علاء بائبل اوراس کے متن سے ناواقف تھے۔اس کے برعکس 1143 میں کیٹون کے روبرٹ (Robert of Kettan) نے قرآن شریف کا لاطنی میں ترجمہ کر دیا تھا،اس وجہ سے عیسائی پا دری قرآن شریف اور اس کے متن سے بخو بی واقف تھے اور ضرورت کے وقت، بحث ومباحثہ میں اس کے حوالے دیا کرتے تھے۔علاء کی عیسائی ند ہب اور بائبل سے ناوا تفیت کی بنا پر ان کے لئے مشکل ہو گیا تھا کہ وہ مشنریوں کے اعتراضات کامئوثر جواب دے تکیں۔ چنانچہ جب دلیل نہیں رہی ،تو انہوں نے مشنریوں کو چینج کیا کہوہ اینے اپنے ندہب کی حقانیت کو ثابت کرنے کے لئے آ زمائش ہے گزریں۔ دربار کے ایک عالم قطب الدین نے مشنریوں کو چیلنج کرتے ہوئے کہا کہ وہ اپنی ہائبل کے ساتھادر بیقر آن شریف کے ساتھ آگ ہے گزرتے ہیں، جواس مے مفوظ رہے گا،اس کا مطلب ہوگا کہ اس کا نہ ہب سچا ہے۔ اکبر نے اس کی مخالفت کرتے ہوئے دلیل دی کہ آ گ کا کام جلانا ہے،اس لئے کسی بھی سچائی کو ثابت کرنے کے لئے بیراستہ اور طریقتہ درست نہیں ہے۔

عیسائی مشنری اکبر کے بعد بھی دوسرے مغل بادشاہوں کے عہد میں ہندوستان آتے رہے۔ 1609 میں جب ایک عیسائی مشن جہاں گیر کے دربار میں آیا تو اس نے بادشاہ کو بائل کا فارس ترجمہ پیش کیا۔ 1671 تک اس کا عربی ترجمہ بھی آگیا تھا۔ ان ندہبی بحث و مباحثوں سے یہ اندازہ ہوتا ہے کہ غل عہد کے علاء کا علم بڑا محدود تھا، اور وہ تاریخ، فلفہ منطق ، جغرافیہ، اور دوسرے نداہب کی تعلیمات سے بہت زیادہ باخبر نہیں تھے۔ وہ دلیل سے زیادہ عقیدے برایمان رکھتے تھے۔

جبالیٹ انٹریا کمپنی نے ہندوستان میں سیاسی اقتدار حاصل کرلیا، تو اپنے ابتدائی دور میں اس نے عیسائی مشنر یوں کو ہندوستان آنے کی اجازت نہیں دی، کیونکہ اسے خطرہ تھا کہ ہندوستانی اپنے فد ہب کے معاملہ میں بہت زیادہ حساس ہوتے ہیں، اور فد ہب و سیاست کے اس ملاپ سے ان کے اقتدار کوچیلئے کیا جا سکتا ہے۔ لیکن 1813 میں کمپنی نے دباؤ کے تحت مشنر یوں کو ہندوستان آنے کی اجازت دیدی، جس کا نتیجہ یہ ہوا کہ فد ہبی جذبات سے بھر پورمشنر یوں کی ہندوستان میں آمہ ہوئی، جن کا مقصد تھا کہ اہل ہندوستان کو جذبات سے بھر پورمشنر یوں کی ہندوستان میں آمہ ہوئی، جن کا مقصد تھا کہ اہل ہندوستان کو میسائی بنا کر ان کی دنیا اور آخرت کو بہتر بنا کیں۔ سرسید نے 1857 کے اوپر جو رسالہ اسباب بغاوت ہند پر لکھا، اس میں انہوں نے خاص طور سے کہا ہے کہ اس کی ایک وجہ عیسائی مشنر یوں کی سرگرمیاں بھی تھیں کہ جن کی وجہ سے اہل ہندوستان کو یہ ڈر ہو گیا تھا کہ عیسائی مشنر یوں کی سرگرمیاں بھی تھیں کہ جن کی وجہ سے اہل ہندوستان کو یہ ڈر ہو گیا تھا کہ عیسائی مشنر یوں کی سرگرمیاں بھی تھیں کہ جن کی وجہ سے اہل ہندوستان کو یہ ڈر ہو گیا تھا کہ عیسائی مشنر یوں کی سرگرمیاں بھی تھیں کہ جن کی وجہ سے اہل ہندوستان کو یہ ڈر ہو گیا تھا کہ عمومت ان کا فد ہب بدلنا ہیا ہتیں۔

عہد برطانیہ میں جومشنری ہندوستان میں آئے، انہیں عربی، فاری، اردو اور ہندوستان کی دوسری زبانیں آتی تھیں۔نہصرف یہ بلکہ انہوں نے اسلام اور ہندومت کا مطالعہ کیا ہوتا تھا۔اپنے مذہب کی تبلغ کرنے اوراس کی سچائی ثابت کرنے کا بہترین طریقہ یہ تھا کہ دوسرے نداہب کے علاء کے ساتھ مناظرہ یا ندہی بحث و مباحثہ کیا جائے۔
1839 میں ایک جرمن مشزی، جس کا نام کارل پفا نڈر (Carl Pfander) تھا، وہ اس جذبے کے ساتھ ہندوستان آیا کہ یہاں ہندوؤں اور مسلمانوں کوعیسائی بنائے۔ اسلام اور مسلمان معاشروں کے بارے میں اس کا خیال تھا کہ بیز وال پذیر ہیں، اپنی تو انائی کھو پچے میں، لہذا اس مرحلہ پر آئیس عیسائی بنانا آسان ہوگا۔ اس موضوع پر ایورل پاول (Avril ہیں، لہذا اس مرحلہ پر آئیس عیسائی بنانا آسان ہوگا۔ اس موضوع پر ایورل پاول (Muslims and کتاب دمسلمان اور مشزیز ہندوستان میں نی دے پہلے " Powel) کا بیٹ دمسلمان اور مشزیز ہندوستان میں نی کہ دوری، اور یورپ کا سیاس وہ کا کھتی ہے کہ مشزیوں کا خیال تھا کہ چونکہ مسلمان دنیا کی کمزوری، اور یورپ کا سیاس وہ معاشی طور پرعروج کا بیمطلب لیا گیا کہ اہل یورپ چونکہ عیسائی ہیں، اس لئے وہ ترقی کر رہے ہیں، سلمان معاشرے اپنے نہ ہب کی وجہ سے پس ماندہ ہیں۔ چونکہ عام اوگ امراء اور علی ہیں جونکہ عیسائی ہونے اور علی ہیں ہیں مد ہیں۔ چونکہ عام اوگ امراء اور علی ہیں ہیں کہ نہ ہیں ان کہ ذہیں اس کے وہ وہ بی طور پرعیسائی ہونے وہ تی کوتیار ہیں۔

لہذااس مرحلہ پرعیسائی مشنر یوں کا چیننے پہلے سے زیادہ مئوثر اور طاقت ورتھا کوئکہ انہیں کمپنی کی حکومت کی سیاسی سر پرتی بھی حاسل تھی ۔علماء کوبھی اس بات کا احساس تھا کہ ان کے پاس کوئی سیاسی طاقت نہیں کہ جوان کی سر پرسی کر سے لہذا اپنے ند بہ کا دفاع جذبات کے بجائے دلیل سے کرنا ہوگا۔لہذا انہوں نے بائبل کے ترجموں کو پڑھ کراس کے متن سے پوری پوری واقفیت حاصل کی ۔اس موقع پر جوخص مناظروں میں کا میاب اور فتح مند بن کرا بھراوہ کوئی ند ہی عالم نہیں تھا، بلکہ ایک میڈیکل ڈاکٹر تھا، جس کا نام وزیر خال تھا۔عیسائی مشنر یوں سے مقابلہ کرنے کے لئے انہوں نے عیسائیت پر وہ تمام کتابیں پڑھیں کہ جو یورپ میں شائع ہوئی تھیں، خاص طور سے وہ تحریریں کہ جن میں عیسائیت کا بیشتہ کی طور پر تجزیہ کی گیا تھا۔لہذا جب اس کا مقابلہ پہنا غریب میں ایک جن میں عیسائیت کا شقیدی طور پر تجزیہ کی گیا تھا۔لہذا جب اس کا مقابلہ پہنا غریب میوائو اپنے علم اور دلیل کی

بنا پر انہوں نے اسے کی مناظرول میں لاجواب کردیا۔ جس کا متیجہ بیہوا کہ پمفانڈر مایوس موکر ہندوستان سے چلا گیا۔

19 صدی اس لحا نا سے اہم ہے ، کیونکہ ذہبی بحث ومباحثوں کی وجہ سے علماء کواس پر مجبور ہونا پڑا کہ اسلام کی کی تعبیر کی جائے تا کہ وہ جدید زمانہ سے مطابقت رکھ سکے ، اس طرح اس اعتراض کو دور کیا جائے کہ اسلام اور جدیدیت دومتضا دچیزیں ہیں اور ان میں ملاپ نہیں ہوسکتا ہے۔ جن علماء نے اسلام کو ایک ترقی پند فد جب بنانے میں حصہ لیا ، ان میں سر سیداور مولوی چراغ علی قابل ذکر ہیں۔

لیکن اسلام کاترتی پسند اور روش خیال نقطہ نظر عام مسلمانوں میں مقبولیت حاصل نہیں کرسکا اور اس کی جگدد یو بندی اسلام اور راسخ العقیدگی نے لوگوں کومتا ترکیا۔اس کا بتیجہ بیہ واکہ علاء روایت تعلیم اور عقائد میں ایسے گرفتار ہوئے ہیں کہ انہیں علم کے پھیلاؤ،اس کے اثر ات، اور تبدیلیوں کا حساس ہی نہیں ہوا، یوں پھروہ اس جگہ بہنج گئے کہ جہاں اکبر کے عہد کے علاء تھے۔



### گائے: مذہب اور سیاست

ڈی۔این مھبا، جو دہلی یو نیورٹی میں تاریخ کے پروفیسر ہیں، انہوں نے قدیم ہندوستان کی تاریخ کے حوالہ۔ کہا ہے کہ ابتدائی دور میں آرین اپنے نہ ہمی تہواروں اور رسو مات کے موقعوں پرگائے کی تربانی کرتے سے اوراس کا گوشت بھی کھایا کرتے سے، یہ بات انہوں نے نہ ہمی حوالوں اور شہادتوں کی بنیاد پر ثابت کی ہے۔ وقت کے ساتھ ساتھ ایک ذری معاشرے میں جیسے نیسے گائے کی معاشی اہمیت بڑھتی گئی، اس حساب سے اس کو تقدس کا درجہ دیدیا گیا۔لیکن میم کل بہت آ ہتہ اور وقت کے ساتھ ہوا۔ کتاب کے شائع ہوتے ہی، مصنف کے خلاف ہندوا نتہا لپندوں نے اس قدر احتجاج کیا کہ حکومت کو ان کے تو تا تھے کی کے گارڈ فراہم کرنا پڑا۔

گائے کی قربانی کا مسکہ تاریخ میں اس قدر ابھرا کہ جب دبلی سلطنت پرسلاطین کی حکومت قائم ہوئی ، مسلمان نہ صرف ہونے کا کوشت کھاتے سے بلکہ عید قربان پر اس کی قربانی بھی کرتے سے ، لہذا گائے کی قربانی ایک تنازعہ کی صورت میں ابھری لیکن چونکہ سلاطین کے پاس سیاسی طاقت اور افتد ارتھا ، اس لئے قربانی کے خلاف کوئی مئوثر احتجاج نہیں ہوسکا لیکن اس کے باوجود اس مسئلہ پر فرقہ وارانہ فسادات ہوتے رہے۔مثلاً ابن لطوطہ نے جو کہ مجم تعناق (1351-1325) کے عہد میں ہندوستان میں آیا تھا ، وہ ایک فساد کی جانب اشارہ کرتا ہے کہ جب گائے کی قربانی کے خلاف ہندوؤں نے اشتعال میں آگر

ملمانوں پر جمله کر دیا اور جواس کے ذمہ دار تھے انہیں زندہ جلادیا۔

جببابر (1530-1526) نے ہندوستان فتح کیا بتواس نے اندازہ لگالیا کہاس کی ہندو رعایا گائے کے بارے میں کس قدر جذباتی ہے، اس لئے خاص طور ہے اس نے ہالیوں کو وصیت کرتے ہوئے میں کھا تھا کہ: '' گاؤکشی سے بالحضوص طور پر ہیز کروتا کہ اس سے تہمیں لوگوں کے دل میں جگہل جائے اور اس طرح وہ احسان اور شکریئے کی زنچیر سے تمہارے مطیع ہوجا کیں۔''

جب اکبر برسر اقتدار آیا (1605-1556) تو اس نے ندہی رواداری کی پالیسی کو اختیار کرتے ہوئے نصرف جزید کوموقو ف کردیا بلکہ گاؤ کی قربانی پر بھی پابندی لگادی لیکن وہ طبقہ کے جوا کبر کی ندہی پالیسی کا مخالف تھا انہوں نے اس اقد ام کی سخت مخالفت کی ، کیونکہ ان کے نزدیک گائے کی قربانی مسلمانوں کے تسلط کی علامت تھی کہ جس کے ذریعہ کے وہ کہ اور ایک میں سے ایک سے مندووں کو کم تر ہونے کا احساس دلایا جاتا تھا۔ احمد سر ہندی ان لوگوں میں سے ایک شخص کہ کہنا تھا کہ ہندوستان میں گائے کی قربانی شریعت کا ایک اہم رکن ہے، اس لئے اس سے انکار شریعت سے انکار ہے، لہذا مسلمانوں کے لئے لازی ہے کہ وہ قربانی کر کے اسے فرض کی ادائیگی کریں۔

اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ گائے کی قربانی کا تعلق صرف ندہب سے ہی نہیں رہا بلکہ یہ ایک سیاس مسئلہ بھی بن گیا کہ اس کے ذریعہ سے مسلمان ہندوؤں پر اپنی برتری ثابت کریں۔
اگر مسلمانوں کی اکثریت اس جھگڑ ہے اور فساد سے دور رہی، مگر ایک اقلیت کے لئے احمہ سرہندی کے یہ خیالات ندہی اور سیاسی لحاظ سے اسلام کی برتری کے لئے لازی قرار دید سے گئے۔

جہاں گیر (1627-1605) نے اگر چدا کبری صلح کل اور رواداری کی پالیسی کو جاری رکھا، مگرا یک مرحلہ پر آ کرو ہجی سیاسی طور پرمجبور ہوا کہ دربار کے انتہا پیندوں کوخوش کرنے

کے لئے گائے کی قربانی کرے۔ کا گٹرہ کی فتح کے بعد جب اس نے اس کا دورہ کیا تو اپنی

"توزک" میں لکھا کہ "مہینہ کی 24 تاریخ کو میں نے قلعہ کی سیر کی ،اس موقع پر میں نے

حکم دیا کہ قاضی ،صدرالصدور، اور دوسرے علاء میرے ہمراہ چلیں اور ان رسومات کو ادا

کریں کہ جن کے احکامات ہمارے ند بہ میں ہیں۔ آدھا کوس چلنے کے بعد، ہم قلعہ کے

اندرداخل ہوئے ، جہاں خدا کے فضل وکرم ہے ہم نے نمازاداکی ،اس موقع پرخطبہ پڑھا گیا
اورگائے کی قربانی کی گئے۔"

شیوا بی ، جو کہ مغلوں کے فلاف جنگ کرتا رہا ، جب اس نے خود مختاری اختیار کی تو گائے کی قربانی کے بارے میں یہ اعلان کیا: '' ہم ہندو ہیں ، اور اس سرز مین کے جائز وارث ہیں۔ ہمارے لئے یہ مناسب نہیں ہے کہ ہم گائے کی قربانی کریں اور برہموں پرظلم ہوتا ہوا دیکھیں۔'' اس تاریخی تسلسل کے تحت گائے کی قربانی کا تعلق محض فد ہب سے نہیں رہا ، بلکہ یہ ایک سیاس مسئلہ بھی بن گیا۔ اٹھار ہویں صدی میں جب مخل خاندان کا زوال ہوا تو اس وقت ان علاقوں میں کہ جہاں مسلمانوں کی اکثریت تھی ، وہاں گائے کی قربانی جاری رہی ، کیکن جہاں وہ اقلیت میں مصور ہاں انہوں نے بھی اس سے گریز کیا۔

1857 کے ہنگامہ میں، جب کہ انگریزوں سے جنگ جاری تھی، بہادر شاہ ظفر (1858-1837) ہندوؤں اور مسلمانوں میں اتحاد کی خاطر فرمان جاری کیا کہ جس کے تحت گائے قربانی ممنوع قرار دیدی گئی لیکن جب برطانوی اقتدار متحکم ہو گیاتو انہوں نے گائے کی قربانی کو جاری کر دیا، کیونکہ وہ بھی اس کا گوشت کھاتے تھے۔ حکومت کی اس پالیسی کی وجہ ہے مسلمان بھی گائے کو قربان کرتے رہے۔

19 صدی کے آخر میں، جب ہندوؤں میں اصلاحی تحریکوں کی ابتداء ہوئی، تو اس مرحلہ پر گائے نہ ہمی شناخت کی ایک علامت بن کر ابھری، لہندا اس کی حفاظت کے لئے پورے ملک میں انجمنیں ابھرنا شروع ہوئیں۔ ڈی۔این، مصبا کے مطابق:'' گائے لوگوں کے جذبات کو ابھار نے اور انہیں مجتمع کرنے کا ایک موٹر ہتھیار بن گئی اور گائے کے تحفظ کے لئے آرگنا کڑیٹ نے اور انہیں بحق کرنے کا ایک موٹر ہتھیار بن کوکا (غداری) فرقہ نے کے لئے آرگنا کڑیٹ نظاری کی ابتداء سمجتمع کی ابتداء سمب 1882 میں دیا نندسرسوتی نے گور کھشی میعا 1870 میں پنجاب میں شروع کی ۔ بعد میں 1882 میں دیا نندسرسوتی نے گور کھشی سبعا قائم کی ،جس میں گائے کو اتحاد کی علامت کے طور پر استعمال کیا گیا۔ اس پلیت فارم سے نہ صرف ہندوؤں کے ذہبی جذبات کو ابھارا گیا، بلکہ مسلمانوں کو خردار کیا کہ وہ گائے کی قربانی بندکردیں۔''

اس کے بعد نے فرقہ وارانہ فسادات میں گائے کی قربانی ایک اہم مسئلہ بن کرا بھری، جس پر ہندووں اور مسلمانوں میں خوں ریز فسادات ہوئے مصبانے ان فسادات کی نثان وہ کی ہے کہ 1880 کی دہائی میں گائے کے مسئلہ پر یہ فسادات ابھرتے رہے۔ 1893 میں اس مسئلہ پر اعظم گڑھ میں فرقہ وارانہ فسادہوا، جوگی علاقوں میں پھیل گیا، جس کے نتیجہ میں تقریباً سولوگ مارے گئے ۔ 1912 میں اجودھیا میں خوں ریز فسادات ہوئے۔ میں تقریباً سولوگ مارے گئے ۔ 1912 میں اجودھیا میں خوں ریز فسادات ہوئے۔ میں اس شاہ آباد نے اس شم کا فسادد یکھا کہ جس میں کی لوگ مارے گئے مصبا کے تجزیہ کے مطابق سیاسی طور پر جب گائے کو ایک مذہبی علامت بنا کراسے تقدیں کا درجہ دیدیا گیا اور وہ وہ '' گاؤ کا تا'' بن گئی تو اس کے بعد ہر ہندو کا یہ مذہبی فریضہ ہوگیا کہ وہ اس کا اس طرح سے شخط کرے کہ جیساوہ اپنی مال کا کرتا ہے۔ اس کے مقابلہ میں مسلمانوں نے اپندا اس پر مذہبی فرض کو آگے بڑھایا کہ عیدالشخی کے موقع پر گائے کی قربانی لازمی ہے، لہٰذا اس پر بابندی ان کے مذہبی معاملات میں دخل اندازی ہے۔

تاریخ سے یہ بی سیما جاسکتا ہے کہ ایک ایسے معاشر ہے میں کہ جہاں کی ندا ہب اور عقائد کے لوگ ہے ۔ عقائد کے لوگ ہ کہ دوسر سے ندا ہب کے لوگوں کے جذبات کا خیال رکھتے ہوئے رواداری اور انسان دوتی کا ثبوت دیں مسلمانوں کے لئے گائے کی قربانی کوئی اہم ندہبی فریضنہیں ہے،اس لئے اگروہ ہندوؤں کے جذبات کا خیال

ر کھتے ہوئے،اس سے ماضی میں پر ہیز کرتے تو فرقہ وارانہ فسادات میں لا کھوں انسانوں
کی جانیں نہیں جاتیں۔اور بیمسکل صرف گائے کی قربانی کا نہیں، بلکہ دوسر نے دوارانہ
مسائل کا بھی ہے۔اس میں ہر دوفریق کو اپنے انتہا پہندموقف سے ہٹ کر سمجھوتہ کرنے کی مضرورت ہوتی ہے۔اس صورت میں فرقوں اور مختلف نظریات ر کھنے والوں میں ہم آ ہنگی
پیدا ہوتی ہے۔



## تاریخ اور گدا گری

ہماری روزمرہ کی زندگی میں، ہم جب بھی باہر جاتے ہیں تو جگہ جگہ فقیروں اور گداگروں کے چھمکٹے نظر آتے ہیں جو خیرات،صدقہ اور بھیک کے لئے ہرطریقہ کواستعال کرتے ہیں۔اس میں مذہب کو بھی استعال کیا جاتا ہے، رحم و ہمدردی کے جذبات کو بھی ابھاراجا تا ہے،لوگوں کوحادثات وخطرات ہے بھی ڈرایا جا تا ہے،مقصد پیہوتا ہے کہان کی جیب سے پچھ نہ پچھ نکلوا لیا جائے۔ گداگری کوئی نئ چیز نہیں ہے، تاریخ میں یہ ہراس معاشرے اور ملک میں موجودر ہی ہے کہ جہاں دولت کی غیرمساوی تقسیم، اور امیر وغریب کے فرق نے لوگوں کو دوحصوں میں بانٹ دیا تھا۔ایک طرف وہ لوگ تھے کہ جن کے پاس ضرورت سے زائد تھااور جسے وہ اپنے سے جدانہیں کرنا چاہتے تھے، دوسری طرف وہ تھے کہ جنہیں زندگی کی بنیادی ضرورتوں کے لئے بییہ چاہئے تھا،اس لئے درحقیقت خیرات کا ایک پہلویہ بھی ہوتا ہے کہ غریب اور محرم لوگ ان لوگوں سے کہ جن کے پاس ضرورت سے زیادہ ہے، اپنا حصہ طلب کرتے ہیں، طلب کی پیضرورت خصوصاً اس وقت بڑھ جاتی ہے کہ جب قط، ختک سالی، بیروزگاری اور ایسے ساجی وسیاسی حالات ہوں کہ جب لوگ اپنی ضروریات کےمطابق ذرائع حاصل کرنے میں ناکام ہوجا کیں۔ان حالات میں ان کے لئے اس کے علاوہ اور کوئی راستہ نہیں رہتا ہے کہوہ خیرات مانگیں اور امراء ہے اپنا حصہ طلب کریں۔ اکثر مورخوں کو گداگری کے مضمون سے زیادہ دلچی نہیں رہی، اس لئے انہوں نے
اس پر کم توجہ دی کہ مختلف ادوار میں گداگری کی کیا صورت رہی، اور یہ کس طرح سے
معاشرے کی معاثی حالت، اور ساجی رویوں کو ظاہر کرتی ہے۔ اور یہ کہ عمومی طور پرلوگ
غربت کے بارے میں کیا سوچتے ہیں؟ اگر چہ اس موضوع پرموادتو کم ہے، لیکن جو پھے ہیں
ہاری بنیاد پر یہ تجزیہ کیا جا سکتا ہے کہ تاریخ کے مختلف ادوار میں اس کو کس طرح سے
دیکھا گیا ہے۔

عہدو سطیٰ کے مغرب اور مشرق دونوں جگہوں پر گداگروں کو مقد س شخصیتوں کے طور پر دیکھا جاتا تھا،اس لئے ان کی عزت بھی کی جاتی تھی۔اس لئے جب انہیں کھانا کھلا یا جاتا،
یا نہیں لباس اور رہائش فراہم کی جاتی ،تو بدا یک مذہبی فریضہ سمجھا جاتا تھا،اور معاشر ہے میں
ان لوگوں کی قدر ہوتی تھی کہ جو گداگروں ،فقیروں اور قلندروں کی خدمت کرتے تھے۔اس
کی وجہ یتھی کہ بیقسور تھا کہ جو خیرات یا صدقہ دیتا ہے،اس کے عوض اسے دوسری دنیا میں
انعام ملے گا اور اس کے اس عمل سے خدا خوش ہوگا۔ گداگروں کو بھی ،امراء کی اس کر وری کا
احساس تھا،اس لئے وہ بھی ان کے مذہبی جذبات کو ایبل کرتے تھے۔ان کا دستور تھا کہ
خیرات کے لئے ہرگھر جاکر دروازہ کھکھٹاتے تھے اور خیرات طلب کرتے تھے۔گھریلو
خوا تین انہیں کھانا دیتے تھیں ،اور ان سے درخواست کرتی تھیں کہ وہ ان کے خاندان کی خوش
حالی کے لئے دعا کریں۔خاص طور سے تہواروں اور رسو مات کے موقع پر لوگ فراخد لی کے
ساتھ خیرات دیا کرتے تھے۔

ہندوستان میں گداگروں کی خدمت کرنا اور انہیں خیرات دینا صدیوں پرانی رسم ہے۔ امراء اور دولت مندلوگ نیک نامی اور فیاضی کی خاطر غریب لوگوں کے لئے لنگر کا انتظام کرتے تھے۔اس کے ان کے اچھے کردار کی شہرت ہوتی تھی۔ بادشاہوں اور حکمرانوں کی بھی روایت تھی کہ وہ غریبوں اور گداگروں میں وقنا فوقتا خیرات تقسیم کرتے تھے۔مثلاً

ا كبر بادشاہ كے بارے ميں ابوالفضل نے آئين اكبرى ميں لكھا ہے كداس كے در بار ميں ميں المھا ہے كداس كے در بار ميں مميشة خزانه ساتھ ميں رہتا تھا ،اور جب بھی بادشاہ راستہ ميں كى فقير كود كيھتے تھے تو اسے ضرور كھے نہ كھونہ كچھ نہ يكھ ديا كرتے تھے۔

چونکہ گدا گروں اور فقیروں کے پاس نہ تو جائیداد ہوتی تھی، نہ ساز وسامان، اور نہ دولت وآسائش، اور نہ ہی دنیاوی خواہشات کے حصول کی جدوجہد، اس لئے معاشرے میں ان کے بارے میں بیخیال تھا کہ وہ خدا کے بندے ہیں،اوراس سے قریب ہیں،اس لئے ان کی دعا کیں اور بددعا کیں دونوں میں اثر ہوتا ہے۔اس لئے انہیں'' فقیز'' کہاجا تا تھا،جس کا مطلب تھا کہ اس کے پاس اسپنے اور اپنے خاندان کے لئے صرف ایک دن کے کھانے کا انظام ہے، یا ' بابا' جوکہ بوڑ ھے فخص کے لئے بطور عزت بولا جاتا ہے۔ یا "سائیں" جس کے معنی مالک اور آقا کے ہیں چونکہ ان کی زندگی خواہشات سے مبرا،سادہ اورمعمولی ہوتی تھی،اس لئے وہ لوگ ان کی زندگی پررشک کرتے تھے کہ جوخود دنیاوی معاملات میں گھرے پریشانیوں کا شکاررہتے تھے۔ان کے اس پہلو پر ایک انگریز شاعر ر چرڈ بروم (Richard Brome) نے لکھا ہے کہ بیدملک کہ سب سے زیادہ آزادلوگ ہیں، ایسے آزادلوگ ہیں کہ جو نہ تو کسی قانون کی پرواہ کرتے ہیں، نہ کسی گورنر کی اطاعت کرتے ہیں ، نہ نہ ہمی قوانین کے پابند ہیں ،لین اس کے باوجودانہیں باغی نہیں سمجھا جاتا ہے۔

گداگرلوگوں کے جذبات کو ابھارنے کے طریقوں سے بخوبی واقف ہے، بھی وہ موسیقی اور گانوں کے ذریعہ لوگوں کی توجہ اپنی طرف کرتے تھے، پچھلوگ اپنے جسموں کو ختی کرکے یا بدنما کر کے لوگوں کو اپنی جانب متوجہ کرتے تھے عیسائیت میں اکثر ایسے فرقے ہیں کہ جو دنیا آسائشوں کو چھوڑ کر گداگری پر گزارہ کرتے ہیں، ان میں فرانسسکن اور ڈوئی نیکن مشہور ہیں۔ وہ چرچ اور ریاست پر انحصار کرنے کے بجائے ، لوگوں سے خیرات طلب

کرتے تھاور باتی وقت عبادت میں گزارتے تھے۔ بدھمت کی روایت بھی یہی ہے کہ سجک اور این بھی یہی ہے کہ سجک اور این کے گھروں پر جا کر بھیک ما تکتے ہیں۔ اس وجہ سے تھائی لینڈ میں بید ستور ہے کہ بادشاہ سال میں ایک مرتبہ بھٹ و کا لباس پہن کر گھروں پر جا کر بھیک ما تکتا ہے۔ اس روایت کے دور خ ہیں: ایک تو بیہ کہ اس کو اختیار کرنے کے بعد ایک شخص فخر و مبابات اور انا کو چھوڑ و یتا ہے اور اس کی ذات میں اکساری اور خاکساری آ جاتی ہے۔ دوسرے جب وہ دنیاوی کو مت خواہشات کو ختم کردیتے ہیں، اور صرف اپنے پر گزارہ کرتے ہیں کہ جوان کی زندگ کی بقا کے لئے ضروری ہو، تو اس کے بعد وہ اپنا وقت عبادت میں گزارتے ہیں۔ بحیثیت کی بقات کے لئے ضروری ہو، تو اس کے بعد وہ اپنا وقت عبادت میں گزارتے ہیں۔ بحیثیت کی حیثیت دے دیتا ہے۔ معاش کے دو مائی سر براہ کی حیثیت دے دیتا ہے۔ معاش آ زادی کی وجہ سے ریاست بھی انہیں اپنے مقاصد کے کے استعال نہیں کر سکتی ہے۔

یورپ میں گداگری کے بارے میں معاشرے کے رویے میں ستر ہویں صدی میں تبدیلی آئی۔اس کی وجہ سیکولر خیالات کا فروغ تھا، جس کی وجہ سے نہ ہی عقائد پر ایمان کمزور ہوا،اور ساتھ ہی میں آخر ت اور جنت میں انعامات کے بارے میں شک وشہات پیدا ہوئے۔اس ماحول میں گداگروں کے بارے میں لوگوں کے خیالات بدل گئے۔ سرمایہ داری کے ابھار اور یہ خیال کہ جرخف کو کام کرنا چاہئے اور اپنی روزی محنت سے کمانا چاہئے ،اس نے گداگروں کا مقام معاشرہ میں گرادیا۔اب اگرکوئی بھیک مانگنا ہواپایا جاتا تو اس کے سرکے بال مونڈ دیئے جاتے تھے،اور اکثر اس کی پٹائی بھی کی جاتی تھی۔اکثر یور پی شہروں کی انتظامیہ نے انہیں اپنے ہاں سے باہر نکال دیا،تا کہ شہر میں ماحول خراب نہ ہو۔ گداگری کو روکنے کی خاطر کچھ شہروں نے قوانین پاس کئے، اور پچھ نے ضرورت مند گداگروں کو لائسنس دیئے کہوہ ان کی بنیا د پر بھیک مانگیں۔ جیسے چور پی معاشرہ صنعتی گداگروں کو لائسنس دیئے کہوہ ان کی بنیا د پر بھیک مانگیں۔ جیسے جیسے یور پی معاشرہ صنعتی ہوتا چلاگیا۔اس میں صحت مند فرد کے لئے ضروری ہوگیا کہوہ کام کرے نہ کہ بھیک مانگی۔

اس لئے جولوگ اس کی خلاف ورزی کرتے تھے انہیں یا تو جیل میں قید کر دیا جاتا تھا، یا
د ورک ہاؤسز ن' میں کام کرنے پرمجبور کیا جاتا تھا۔ صنعتی عہد میں بھیک اور خیرات کے
بارے میں معاشرے کے خیالات بدل گئے۔ اب کسی کو بھیک دینے کا مطلب اس کی مدو
کرنانہیں، بلکہ اسے خراب کرنا اور مفید شہری ہونے سے روکنا تھا۔ خیرات اب نہ بہن نہیں
رہی، بلکہ سیکولر بن گئی۔

ہمارے معاشرے میں گداگروں کا سب سے موثر طریقہ یہ ہے کہ لوگوں کے مذہبی جذبات کو ابھارا جائے۔ لہٰذا فد ہب کو سیاستداں اور حکمراں اپنے سیاسی مقاصد کے لئے استعال کرتے ہیں، تو گداگر اس کے ذریعہ خیرات طلب کرتے ہیں۔ دونوں صورتوں میں فد ہب لوگوں کی کمزوری ہے۔



### خيرات

تقریباً ہرمعاشرے میں سیمجھا جاتا ہے کہ خیرات کے ذریعی خربت وافلاس کے اثر کو کم کیا جاسکتا ہے اور اس کے ذریعی خریوں کو قتی طور پر مد ذرا ہم کی جاسکتی ہے، للمذا افراد اور ادارے اس مقصد کے لئے خیرات کی تقسیم کا کام سنجالتے ہیں، تا کہ بید مدوان تک پہنچائی جائے کہ جنہیں اس کی بے انتہا ضرورت ہے۔ انسانی ہمدردی کے ساتھ ساتھ اس فرض بھی سمجھا جاتا ہے کہ ضرورت مندوں کو ان کی مصیبتوں اور تکلیفوں سے نجات دلائی جائے۔

ہندوستان کی تاریخ میں ہمیں ایسی کئی مثالیں ملتی ہیں کہ جب خیرات کوادار ہے شکل دے کر معاشر ہے کے مفلس اور تا دار لوگوں کی مدد کی گئی ، مثلاً تغلق خاندان کے حکمر ال فیروز شاہ تغلق (1388-1351) نے اس مقصد کے لئے با قاعدہ ایک شعبہ قائم کیا تھا، جس کا کام بیتھا کہ غریب خاندان کی لڑکیوں کوشادی کے وقت جہیز مہیا کرے، اور جو بے سہارا لوگ ہیں ان کی مالی طور پرمدد کر ہے۔ ہندوستان میں بیا یک پر انی رسم تھی کہ قبط ، خشک سالی یا ایسے موقعوں پر جب کہ کھانے کی اشیاء مہنگی ہوجا کمیں ، تو غریبوں کے لئے لنگر خانے کھولے جاتے سے کہ جہاں انہیں مفت میں کھانا ملتا تھا، ان لنگر خانوں کے اخراجات حکومت وقت برداشت کیا کرتی تھی۔

اس م كِلنَّر خان اكبر (1605-1556) في وسيرى من قائم ك تقد جو

خیر پورہ اور دھرم پورہ کے نام سے مشہور ہوئے، چونکہ ہندہ اور مسلمان کھانے پینے کے سلسلہ میں پابند یوں کے قائل تھے،اس لئے دونوں کے لئے علیحدہ علیحدہ لنگر خانے کھولے گئے تھے۔ان کے بارے میں من کر جوگیوں کی ایک بڑی تعداد بھی یہاں آگئی، جن کے لئے اکبرنے علیحدہ سے جوگی پورہ کے نام سے لنگر کھولا۔

جہاں گیر (1627-1605) نے اپنے دور حکومت میں اللہ آباد، لا ہور، دہلی اور آگرہ میں غربیوں کے لئے کنگر خانے تھلوائے تھے۔اس کے زمانہ میں یہ 'بلفر خانے'' کہلاتے تھے۔

اس کے علاوہ الی بہت می فرہی اور ساجی روایات اور رسومات تھیں کہ جن میں خیرات دینے کی ہمت افزائی کی جاتی تھی۔ مثلاً '' نثار'' کرنے کی رسم کہ جس میں سونے ،
چاندی کے سکے، یا کھانے پینے کی اشیاء کس شخص کے سرکے گردگردش دینے کے بعدا سے غریبوں میں تقسیم کردیا جاتا۔ اس کا مطلب بیتھا کہ اس رسم کی ادائیگی کے بعدوہ شخص تمام حادثات اور آفات سے محفوظ رہے گا۔ ایک اور رسم میں جب بادشاہ، یا کوئی امیر گھر سے باہر نکلتا تھا، نماز جعہ کے لئے جاتا تھا، اپنے بررگوں یاصوفیا کے مزادات کی زیارت کو جاتا تھا، تو جولوگ راستہ میں جمع ہوجاتے تھان میں خیرات تقسیم کرتا ہوا جاتا تھا، تا کہ لوگ اسے دعا کمیں دیں اور اس کی نیک تامی ہو۔

ایک مرتبہ اکبر کو خیرات تقسیم کرنے کا ایک نیا خیال آیا۔ اس کے تحت اس نے اپنے محل کے سیامتے ''انوپ تلاؤ'' کوسکوں ہے بھروایا، اور لوگوں ہے کہا گیا کہ وہ آ کیں اور جو جس قدر لے جاسکے لے جائے، اس کا نتیجہ بیہ واکہ لوگوں کے جوم اور لوٹ مار کی وجہ سے کئی لوگ کچل کر مارے گئے۔ بید مکھ کرا کبر کو بے انتہا افسوس ہوا اور اس نے اس اسکیم کوفور أختم کردیا۔

مشرق میں جہاں خیرات کے بیطریقے تھے،مغرب میں بیرسم مختلف تھی۔مثلاً ٹیوڈر

خاندان (1603-1485) کے دوران حکومت گداگروں کا ایک ایبافرقہ وجود میں آیا جو کہ 
"قوی بیگل گداگر" کہلاتے تھے۔ بیدہ الوگ تھے کہ جو بیروزگاری کی دجہ سے بھیک مانگئے .
پرمجبور ہوئے تھے۔ ان میں وہ فوتی شامل تھے جو کہ فرانسیسی جنگ اور وار آف روزز (War)
میں لڑے تھے ان میں وہ فوتی شامل تھے جو کہ فرانسیسی جنگ اور وار آف روزز سمان اور
کاشتکار شامل تھے کہ جن کی زمینوں کو فیوڈل لارڈز نے اپنے کھیتوں میں شامل کر لیا تھا، یا
جن کی زمینیں خشک سالی کی وجہ سے بنجر ہوگئ تھیں ۔ جب ان کے لئے اور کوئی راستہ نہیں رہا
تو انہوں نے اپنے گروپ بنا لئے ، اور دیباتوں میں گھر گھر جا کر بھیک اور خیرات مانگنا
شروع کر دی۔ ان گداگروں کے جم غفیر کو دیکھ کرعام لوگ خون زدہ ہوگئے تھے۔

چنا نچہ حکومت نے اس مسئلہ کوحل کرنے کے لئے کی بل پاس کئے کہ جن کے ذریعہ غربت کودور کیا جاسکے۔اس مدد کی رقم چندہ کے ذریعہ جمع کی گئی،اور چرچ کو یہ ذمہ داری دی گئی کہ وہ اس کی ضرورت کو پورا کرے۔ اس کے بعد دوسرا طریقہ بیا اختیار کیا گیا کہ بیروزگاراور غریب لوگوں کے لئے ورک ہاؤسز بنائے جا کیں، تا کہ وہ جگہ جگہ کچر کر بھیک نہیں مانگیں۔ 1723 میں ایک قانون پاس ہوا کہ تمام گداگراور بیروزگارلوگ خود کور جسٹر ڈ کرائیں مانگیں۔ 1723 میں ایک قانون کے ذریعہ ایک مالی المداد کرائیں اورورک ہاؤسز میں جا کرکام کریں۔ 1834 میں قانون کے ذریعہ ایک مالی المداد بند کردی گئی کہ جوغربیوں کوان کے گھروں پرملی تھی،اب انہیں مجبور کیا گیا کہ وہ ودرک ہاؤسز میں آ کرر ہیں اور کام کریں۔

ان ورک ہاؤسز میں زندگی خراب گزرتی تھی ، ماحول بھی ہے انتہا خراب تھا۔ کسی شخص کی کوئی عزت نہیں تھی ، خاندان کوعلیحدہ علیحدہ کر کے ، شوہر ، بیوی اور بچوں کوعتلف ورک ہاؤسز میں بھیج دیا جاتا تھا۔ رہنے والوں کو سخت ڈسپلن کا سامنا کرنا پڑتا تھا، ان کی اپنی مرضی اورخوا ہش کی کوئی گنجائش نہیں تھی ۔ مثلاً بیلازمی تھا کہ کھانا خاموثی سے کھایا جائے ،غذا بہت سادہ اور بدمرہ ہوتی تھی۔ جولوگ یہاں رہتے تھے ان سے بخت کام لئے جاتے تھے مثلاً پھر تو ڑتا، ہڈیوں کو پیینا،اوررسی بٹناوغیرہ۔ چارکس ڈنکنز نے اپنے ناولوں میں ورک ہاؤسر اور ان میں رہنے والے لوگوں کا ہڑی خوبصورتی سےنقشہ کھینچاہے۔

ایک مورخ نے ایک ورک ہاؤس کے اسکینڈل کا ذکر کرتے ہوئے لکھا ہے کہ یہاں پروہ لوگ جو کہ ہڈیوں کو پینے کا کام کرتے تھے،اس قدر بھو کے تھے کہ انہوں نے ان ہڈیوں کے گلے سڑے گودے کو کھا جاتے تھے۔ بیورک ہاؤس' دیسٹل' کے نام سے مشہور ہوگیا تھا (وہ قلعہ جہاں فرانس میں سیاسی قیدی رکھے جاتے تھے اور جے 1789 میں مجمع نے مسار کر دیا تھا)۔

1850 کی دہائی میں لوگوں کے احتجاج کے بعدان ورکہ ہاؤسزی حالت کو بہتر بنایا گیا۔ لیکن اس کے باوجود غریب لوگ یہاں جا کر رہنا اور کام کرنا پند نہیں کرتے سے فربت اور گداگری کو کم کرنے کے بیطریقے اس وقت ختم ہونا شروع ہوئے کہ جب ریاست نے ایسے ادارے قائم کرنا شروع کئے کہ جن کی مدد ہے، نا دار لوگوں کو سہولتیں دی جائیں۔

خیرات کے سلسلہ میں انفرادی اور ادارتی طور پر مدد کرنے میں بڑا فرق ہے۔ جب
کوئی فرد کی کو خیرات ویتا ہے، تو اس کا یہ کام اس کی زندگی تک محدود رہتا ہے، اس کے بعد

یہ سلسلہ ختم ہوجا تا ہے۔ لیکن اگر ایک ادارہ یہ کام کرتا ہے تو اس کی مدت کی نسلوں تک ہوتی

ہے، اور وہ اصول و تو اعد کے تحت مالی امداد کو تقییم کرتا ہے۔ اس کے علاوہ جب کوئی فرد کی کی

مدد کرتا ہے، تو مدد لینے والا اس کا احسان منداور شکر گزار ہوتا ہے، بعض او قات خیرات دینے
والا اپنے اس عمل کی وجہ سے نہ صرف رعونت کا اظہار کرتا ہے، بلکہ وہ اپنے دوسرے مقاصد کو

بھی پورا کرتا ہے، تا کہ اس کے ان اقد امات سے وہ نیک، فیاض اور تخی مشہور ہو، اور لوگ

اس کی عزت کریں۔ جب کوئی ادارہ لوگوں کی مدد کرتا ہے تو اس میں انفرادی شرکت نہیں
ہوتی ہے، اگر شہرت ہوتی ہے تو ادارہ کی۔ ادارہ سے مددد سے والا بھی خود کو کسی کے سامنے

حقیر ہوتے ہیں دیکھاہے۔

ایک جمہوری معاشرہ میں شہری کی بیذ مدداری ہے کدوہ ریاست سے مطالبہ کرے کہ اس کی ناداری میں وہ اس کی مدد کرے، اور کسی فردکو بیضرورت پیش ندآئے کہ وہ دوسروں کے آگے ہاتھ پھیلا کراپٹی عزت واحتر ام کوشتم کرے۔



## طاقت کی زبان

موجوده دور میں جب امر یکی صدر جارج بش تقریر کرتے ہوئے ایسی زبان استعال کرتا ہے کہ جس میں رعونت ، فخر وغرور ہوتا ہے ، اور خالف اقوام کوڈرایا ، دھمکایا جاتا ہے ، انہیں مرعوب کیا جاتا ہے ، اور آ نے والے خطرات ہے آگاہ کیا جاتا ہے ، تو یہ کوئی نی زبان نہیں مرعوب کیا جاتا ہے ، اور آ نے والے خطرات ہے آگاہ کیا جاتا ہے ، تو یہ کوئی نی زبان نہیں ہے کہ جوایک ایسافض بول رہا ہے کہ جس کا ملک اس وقت دنیا کا سب سے زیادہ طاقت ور ملک ہے ، جس کے پاس ذرائع ہیں ، نکنالو جی ہے ، اور علم ہے ، اس لئے اس میں وہ احساس برتری ہے کہ جواس دنیا کو دوحصوں میں تقیم کررہا ہے : یعنی خیروشری دنیا ۔ نیکی اور احساس برتری ہے کہ جواس دنیا کو دوحصوں میں تقیم کررہا ہے : یعنی خیروشری دنیا ۔ نیکی اور احساس برتری ہے کہ جواس دنیا پر اپنے تسلط کو قائم کر نے میں مصروف ہے تو وہ الیک اصطلاحات کو بطور پر و پیگنڈہ استعال کررہا ہے کہ جواس کی فتو حات ، پھیلا و اور قضہ کو جائز فارت تسلط کو تائم کریں ۔

امر کی عوام کے جذبات اس وقت عروج پر پہنی جاتے ہیں کہ جب انہیں یقین دلایا جاتا ہے کہ 'امر کی اقدار' اخلاقی طور پرسب سے اچھی اور برتر ہیں۔ دنیا میں انہیں جو برتر ی طل رہی ہے، اس کا باعث ان کی اقدار ہیں، ان اقدار کے پھیلا وُدنیا میں امن و آشی اور خوش مالی کے لئے ضروری ہے۔ امر کی قوم ایک 'عظیم قوم' ہے اس لئے اس کا حق ہے کہ وہ دنیا بر حکومت کرے۔

اگرموجوده دور میں امریکی ذہنیت کو ماضی کے حوالہ ہے دیکھا جائے تو یہ بات سمجھ میں

آتی ہے کہ ماضی میں طاقتور اقوام نے ، قومی شان وشوکت ، اور عزت و وقار کی خاطر
دوسرے ملکوں پر قبضہ کیا ، ان کے ذرائع کولوٹا ، لوگوں کا قتل عام کیا ، اور اپنا شار دنیا کے ظیم
فاتحین میں کیا۔ جارج بش بھی انہیں کے نقش قدم پر چل رہا ہے۔ جس طرح ماضی میں
فاتحین نے بینہیں سوچا کہ اس لوٹ کھسوٹ اور قتل عام سے ان کی قومیں عظیم نہیں بنیں گی۔
اس طرح سے امریکی بھی اس سوچ سے عاری ہیں ۔ طاقت ایک نشہ ہے ، یہ نصر ف مد ہوش
کر دیتا ہے ، بلک غور وفکر اور آنے والے وقت کے خطرات سے بھی بے بہرہ کر دیتا ہے۔

تاریخ میں ایسی بہت مثالیں ہیں کہ جب طاقت ورفاتحین عالم نے طاقت کے نشہ میں چور ہوکرا پنے شکست خوردہ مخالفین کو ہزدل، بدعنوان، مجرم اور ظالم کے القابات سے نوازا۔ انہیں اس بات کا پوراا ندازہ تھا کہ ان کے شکست خوردہ مخالفین اس پوزیش میں نہیں ہیں کہ ان کے الزامات کے جوابات دے سیس۔ اس لئے تاریخ کے صفحات پران فاتحین ہی کے کارنا مے رقم ہوئے ، ہارے ہوئے کو گول کو فراموش کردیا گیا، بھلادیا گیا، ان کی آواز دبا دی گئی۔ ایک فاتح اور طاقت ورخص کے لئے، اپنے مفتوح کا نداق اڑ انا، اس کے ساتھ مشخر کرنا اور اسے ذکیل کرنا، عام دستور رہا ہے اس کا ایک مقصد رہی جسی ہوتا ہے کہ ایسے تمام افراد کہ جومزاحمت کرنا چا ہے ہیں، وہ اس سے سبق سیسیس، عبرت حاصل کریں، اور فاتح کے سامنے سرگول ہوکرا ظہارا طاعت کریں۔

طاقة رنہ تو کمزوروں کواپنے برابر کا درجہ دینے پر تیار ہوتا ہے، اور نہ ہی اس پر راضی ہوتا ہے کہ تناز عات کو گفت وشنید کے ذریعہ حل کیا جائے۔ وہ کمزور اور مخالف طاقتوں کے ساتھا پنے مسائل کاحل جنگ کے ذریعہ طے کرتا ہے ، کیونکہ فتح یاب ہونے کے بعدوہ اپنی شرا لکا پر معاہدے کراتا ہے۔ اس وجہ سے پوری تاریخ میں ہم اس روایت کود کیھتے ہیں کہ طاقتور کمزور قوموں اور ملکوں پر جملہ کرتا ہے، انہیں شکست دے کران کے علاقوں پر جفنہ کرتا ہے۔

ہے اور مال غنیمت لوٹ کراپنے لوگوں کے جذبات کو بھڑ کا تا ہے اور انہیں عظیم ہونے کا احساس دلاتا ہے۔

اس کی ایک مثال عربوں کی تاریخ میں خلیفہ ہارون الرشید کی ہے جب نے فورس اس کی ایک مثال عربوں کی تاریخ میں خلیفہ ہارون الرشید کا محام ہے کو تو ڑنے کا اعلان کردیا کہ جواس سے پہلے سابق حکمراں نے ہارون الرشید کے ساتھ کیا تھا اوراس سے کہا کہ وہ اس نرائ کو واپس کرے کہ جواسے اب تک دیا گیا تھا۔ اس خطکو پڑھ کر ہارون کوشد ید خصہ آیا، اس نے حکم دیا کہ اللم اوات لائی جائے ، بجائے اس کے خطو پڑھ کر ہارون کو شد ید خصہ آیا، اس نے اس خط کی پشت پر لکھا کہ ''خلیفہ ہارون ، امیر المونین کی جانب ، نے فس ، رومی کتے کے نام ، میں نے تمہارا خط پڑھا، او، کا فر ماں کے بچے ، اس کا جواب تو اپنی آئھوں سے دیکھے گا، اپنے کا نوں سے نہیں سے گا۔ سلام۔'' اس فتم کی زبان کے استعال سے وہ لوگ بڑے متاثر ہوتے ہیں کہ جن کا تعلق اس قوم یا غد ہب سے ہوتا ہے کہ جس نے اسے استعال کیا ہے۔ بلکہ آئے بھی ہارون الرشید کی بیزبان مسلمانوں میں احساس فخر کو پیدا کرتی ہے کہ ماضی میں وہ اس قدر طاقتور تھے کہ بیزبان مسلمانوں میں احساس فخر کو پیدا کرتی ہے کہ ماضی میں وہ اس قدر طاقتور تھے کہ باز نطینی حکمراں بھی ان سے خوف کھا تا تھا۔

اس کی دوسری مثال وہ خطوط ہیں کہ جو تیموراورعثانی حکمراں سلطان بلدرم نے ایک دوسرے کو لکھے تھے۔ ایس خود کو فاتحین عالم اور طاقتور حکمراں سجھتے تھے، اس لئے دونوں نے ایک دونوں کے لئے ذلت آمیز جملے لکھے، اور اپنی نفرت و حقارت کا پوری طرح سے اظہار کیا۔ دونوں نے خود کونو جی لحاظ سے طاقتور سجھتے ہوئے، یہی مناسب سمجھا کے میں میں تیمور فتح یاب ہوا،اوراس نے کہ میدانِ جنگ میں حتی فیصلہ ہو، بالآخر جنگ ہوئی جس میں تیمور فتح یاب ہوا،اوراس نے میدرم کوجس قدروہ ذلیل کرسکتا تھا کیا، جس کے باعث اس نے خودکش کرلی۔

جدید دور میں اس کی مثال نپولین کی ہے کہ جس کا تعلق متوسط طبقے سے تھا، مگر حالات

نے اسے بیموقع فراہم کردیا کہ وہ فرانس کا بادشاہ بن گیا اور تمام اختیارات کا ما لک ہوگیا۔ فوجی طاقت کی وجدے اس نے بورپ کے ایک ایک بادشاہ کو فکست دی۔اے احساس تھا کہ بوری کے حکر ال خود کوشاہی خاندان کا ہونے کی وجہ سے موروثی طور پر بادشاہت کا حقدار سجھتے ہیں۔اس لئے اسے وہ کم تر اور کم درجہ کا گردانتے تھے کہ جس نے بادشاہت کو غصب كياب \_لهذا نيولين كوجب بهي موقع ملتا تفاوه ان خانداني بادشا مول كوذليل كرتا تها، وہ کہا کرتا تھا کہ فرانس کا تاج اس نے زمین برگراہوا پایا،اورا سے تلوار کی نوک سے اٹھا کر اینے سر پررکھ لیا۔اس کا مطلب ریجی تھا کہ تاج کے پاس اگر طاقت نہ ہوتو وہ محض ایک مکڑا ہے کہ جس کی کوئی اہمیت نہیں ہے۔ یفوجی طاقت ہوتی ہے کہ جوتخت وتاج کومعنی دیتے ہے۔ نپولین کواس کا بھی بخو بی انداز ہ تھا کہاس کی فتو حات کا دار و مدار عام فوجیوں کے جذبہ پر ہےاس لئے وہ ہرموقع پر ان کی تعریف وتوصیف کر کے ان کی ہمت و بہادری کی تعریف کرتار ہتا تھا۔ 1895 میں جب اس نے آسٹرلٹز (Austertiz) کے مقام پر فتح حاصل کی تواہیے فوجیوں سے خاطب ہو کر کہا۔ "فوجیو! میں تم سے مطمئن ہوں۔ آسٹر لٹز کی جنگ میں ہم نے اپنی بہادری کے جو ہردکھا کرمیری تو قعات کو پورا کیا۔ تم نے اپنے عقابول کوانی عظمت سے بلند کرویا ہے۔ 'پورپ کے فاتح ہونے کی حیثیت سے اس نے بورپ کے نقشہ کواین مرضی کے مطابق تبدیل کر کے رکھ دیا۔ 1806 میں اس نے جار سے باوشاہ بنائے ،جن میں سے دواس کے بھائی تھے۔ طاقت اور حکمر انی کے سلسلہ میں اس کے اپنے خيالات تھے،جن كااظهاروه اكثر موقعوں بركرتا تھا،مثلاً: ''طاقت ورا چھے ہوتے ہیں، كمزور شر پند ہوتے ہیں۔ '''انسانوں پر حکمرانی کے لئے ضروری ہے کہان بریختی سے حکومت کی جائے ،اس طرح جیسے فولا دی ہاتھ ریشم کے دستانے میں ہو۔ "'''اس دنیا میں ایک ہی بات كى ضرورت ہے اور وہ يه كه زيادہ سے زيادہ طاقت، اور دولت حاصل كى جائے۔' طاقت میری داشته کی مانند ہے لیکن میں اس سے ایک آ رشٹ کی طرح محبت کرتا ہوں ،ایسے جیسے

ایک موسیقارا پنے وامکن سے محبت کرتا ہے۔'اوراس کا کہناتھا کہ''نتوحات نے مجھے وہ بنا دیا کہ جومیں ہوں ،انہیں کے ذریعہ میں اپنی جنت کو برقرار رکھ سکتا ہوں۔''

جدیدعہد میں آمروں اور مطلق العنان محکر انوں کے لئے نبولین ایک ماؤل بن گیا۔

ان میں خاص طور ہے بٹلر اور مسولینی شامل ہیں۔ جنہوں نے اپنی فتو حات میں اس کے طور طریق کو اپنایے بٹلر کی ایک تقریر ہے، جس سے اندازہ ہوتا ہے کہ امپر بل ازم کے حامی اور طاقت کے بھو کے کس انداز ہے سوچتے ہیں۔ اس کا کہنا تھا کہ ایک لیڈر کے لئے سب سے کہا ہات یہ ہے کہ اپنی لوگوں میں اتحاد کو پیدا کرے، اور دھڑ ہے بندی نہ ہونے و دے،

تاکہ سب مل کر ایک دشمن پر اپنی توجہ مرکوز کریں۔ یہ لیڈر کی خوبی ہونی چاہئے کہوہ مختلف و شمنوں کو اس طرح سے پیش کرے کہ جیسے وہ سب ایک دوسرے سے جڑ ہوئے ہیں، اور انہیں ایک سجھتے دہ سب ایک دوسرے سے جڑ ہوئے ہیں، اور میں محتلف خیالات قائم نہ کریں اور انہیں ایک سجھتے ہوئے ان سے لڑنے کے لئے تیار ہوں۔ کیونکہ جب ایک دشمن سے جنگ لڑی جاتی ہوتی ہوتی ہوتی ہوتی ہوتی ہوتی ہے۔ اور دشمن کے خلاف اس کے جذبات شدید ہو جاتے ہیں۔

(موجوده دورمیں بش انظامیہ کی تمام جنگ القاعده کے خلاف ہے، چاہے وہ انغانستان ہویا عراق )۔



# امپیریل ازم کیسے اپنے بچوں کونگلتا ہے

امپیریل ازم کے نظریہ کے تحت جب دوسر سلکوں پر قبضہ کیا جاتا ہے، اوران کے ذرائع پر قابض ہوکران کا استحصال کیا جاتا ہے، تو اس کے پس منظر میں جو جذبات کا رفر ما ہوتے ہیں، ان میں ایک نیشتل ازم ہوتا ہے، اور دوسر ایہ کہ دوسر سے ملکوں کے قبضہ میں نیک نیتی شامل ہوتی ہے۔ یہ خیال کہ وہ ایک نیک مقصد کے لئے یہ جنگ لڑر ہے ہیں، امپیریل طاقتوں کو یہ ایک جواز فراہم کرتا ہے۔ ان جنگوں میں جزلز اور حکمر ان ، فور آ ہی ہیروز کا درجہ اختیار کر لیتے ہیں، اوران کے کارناموں کوان کی قوم میں بڑھا چڑھا کربیان کیا جاتا اور سرا ہا جاتا۔

جب فتح ونصرت کی خبریں آتی ہیں ، تو تو م کوجذباتی طور پراس قدر مدہوش کر دیا جاتا ہے کہ وہ قطعی پنہیں سوچتی ہیں کہ اس فتح کی کیا قیمت انہیں دینا پڑی ہے۔ کیونکہ حقیقت پچھ اور ہوتی ہے۔ جب بھی جنگیں ہوتی ہیں ، تو دونوں جانب سے فوجی اور شہری مارے جاتے ہیں۔ جب دوسرے ملک پر قبضہ کیا جاتا ہے تو اس قبضہ کو مشخکم کرنے اور یہاں کا انتظام سنجالنے کی غرض سے قابض فوجی اور فشظمین اپنے کلچراور ماحول سے جدا ہوکر ، ایک غیر ملک میں ، عدم شخط کی تنہائی کی زندگی گزار نے برمجبور ہوتے ہیں۔

کولونیل دور حکومت میں اس بات کا بھی خیال رکھا جاتا ہے کہ کسی بھی طرح سے قابض طاقت کی کمزوری ظاہر نہ ہو، ہندوستان میں برطانوی حکومت کی یالیسی تھی کہا ہے ابتدائی دور میں بیاپنے ملا زموں کو 55 سال کی عمر میں ریٹائر کر کے واپس انگلتان بھیج دیسے تھے تا کہ اہل ہندوستان کسی بوڑھے آگریز کو نہ دیکھیں اور ان کے نز دیک ہر آگریز جوان اور صحت مندنظر آئے ، کیونکہ بوڑھا، زوال کی علامت ہوتا ہے، جبکہ جوان عروج اور طاقت کی ۔ اس پالیسی کے تحت آگریز وں کی کئی نسلوں کوا مپیریل مقاصد کے تحت قربان کیا جاتارہا، تا کہ ان کی قربانی رقوم کی عظمت اور شان وشوکت کی تعمیر ہو۔

ایک سوال جوامپیریل ازم کے پھیلاؤ کے نتیجہ میں ابھرتا ہے وہ یہ کہ مثلاً جب برطانیہ نے ایشیا وا فریقہ کے ملکوں پر اپناا قتر ارقائم کیا اور و ہاں کی دولت کولوٹا، تو اس کا فائدہ کس کو ہوا؟ كيااس كے نتيجه ميں برطانيہ كے عام لوگوں كوفائدہ ہوا، يااس تمام فائدہ اس كے حكمراں طبقوں نے اٹھایا؟ انیسویں صدی برطانوی امپیریل ازم کے عروج کی صدی ہے، کہ جب دنیا کے ہر خطے سے دولت سمٹ کریہاں آر ہی تھی ،اس کے سہارے شاندار مارتیں، اور یا دگاریں تغییر ہور ہی تھیں، تاجراور صنعت کار کالونیز کی منڈیوں اور ان کے خام مال ے فائدہ اٹھا کریے تحاشہ منافع کما رہے تھے، لیکن اس دور میں برطانیہ کے عام لوگ انتہائی مفلسی اورغربت کی زندگی گز ارر ہے تھے،انہیں اس مال غنیمت میں سے کچھنیں مل رہا تھا۔ اس صورت حال کا اندازہ انگریزوں کے تاریخ داں جی۔ایم۔ٹریولن (G.M. Trevelyan) کے اس بیان سے ہوتا ہے کہانیسویں صدی میں اگریزی زبان میں لفظ پاپر (Pauper) کا استعال شروع ہوا۔اس میں وہ کسان اور کاشتکار شامل تھے کہ جنہیں محنت و مزدوری کے باوجود گزارے کے لئے مشکل سے ملتا تھا اور فاقد کی زندگی گزارنا پڑتی تھی۔اس اصطلاح میں ہاتھ سے کام کرنے والے مزد دربھی آتے تھے۔جب ان لوگوں یر روزی کے دروازے بند ہو گئے تو انہوں نے 1830 میں اپنے مطالبات کے لئے ہنگا ہے کئے ،نتیجاً انہیں ہنگامہ کرنے والے اور فسادی کہا گیا ،اوراس جرم پر مقدمہ چلایا گیا۔انہیں جوسزا کمیں دیں،ان میں تین کو بھانسی پراٹکا دیا گیا،120 کوبطورسز ا آسٹریلیا

بھیج دیا گیا کہ جہاں تھیتوں میں کام کرنے کے لئے ستی یا مفت مزدوری کی ضرورت تھی۔ بعد میں جب آسٹریلیا میں مزدوروں کی مانگ بڑھی تو اس پالیسی کوا ختیار کیا گیا کہ لوگوں کو معمولی جرائم پرسز اکے طور پروہاں جلاوطن کر دیا جاتا تھا۔

مورخین نے تحقیق کے ذریعہ اب یہ ثابت کیا ہے کہ کولو نیز اور صنعتی انگلتان میں مزدوروں کی زندگی تا گفتہ بھی۔وہ پکی آبادیوں میں رہتے تھے کہ جہاں نہ تو گندے پانی کے اخراج کا کوئی نظام تھا،اور نہ ہی صاف پینے کا پانی میسرتھا،کوڑے کے ڈھیر گلیوں میں سڑتے رہنے تھے،نہ مزدوروں کی ملازمت کا تحفظ تھا، نہ ان کی بیاری اور بڑھا پے میں ان کی مالی المداد کا تصورتھا۔ ان کے بچوں کے لئے نہ تعلیم کا انتظام تھا اور نہ صحت کے بارے میں کی کوئکرتھی۔وہ بیروزگاری کے خطرے کے تحت زندگی گزارتے تھے۔ عور تیں اور بچھی کا میں کی کوئکرتھی۔وہ بیروزگاری کے خطرے کے تھے،اس وقت تک ہفتہ میں کی ایک چھٹی کا بھی تصورتہیں تھا۔

فریڈرک اینگلز نے انیسویں صدی میں انگلتان کی ورکنگ کلاس کے بارے میں لکھا
ہے کھنعتی ترقی کا ایک نتیجہ یہ ہوا ہے کہ مزدوروں میں صحت مندی ختم ہوگئی ہے، اس کی وجہ
یہ ہے کہ وہ جس ماحول میں کام کرتے ہیں، اس نے انہیں زرداور کمزور کر دیا ہے۔ ان کی
ہڈیاں سکڑ گئی ہیں، ان کی جلد لئک گئی ہے، اس کمزوری کی وجہ سے وہ اس قابل نہیں رہے
ہیں کہ کسی بھی بیاری کا مقابلہ کر سکیس، اس لئے ہر بیاری انہیں دبوج لیتی ہے اور یہ اس کے
ہیں کہ سی جھی بیاری کا مقابلہ کر سکیس، اس لئے ہر بیاری انہیں دبوج لیتی ہے اور یہ اس کے
ہتھیارڈ ال دیتے ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ وہ نو جو انی میں مرجاتے ہیں۔

ایک جانب تو کالونیز سے لوٹی ہوئی دولت سے امراء کا طبقہ دولت مند ہور ہاتھا، دوسری جانب تو کالونیز سے لوٹی ہوئی دولت سے اوقات مزدوروں کی زندگی کواجیرن دوسری جانب صنعتی شہروں کا آلودہ ماحول اور کام کے اوقات مزدوروں کی زندگی کواجیرن بنائے ہوئے تھے۔ 1836 میں چارلس ڈکٹز، انگریزی کے مشہور ناول نگار نے جب بنائے ہوئے لکھا کہ مانچسٹر کا دورہ کیا تو اس نے اس شہر کے بارے میں اپنے تاثر ات بیان کرتے ہوئے لکھا کہ

''میلوں تک آگ ہی آگ تھی، جو کہ فیکٹریوں میں بطور ایندھن جل رہی تھی ،اس کے ساتھ ہی بھاپ کے انجنوں کا شور وغل تھا، وہاں گندگی ،افسر دگی ،ادر مفلسی کے ایسے ایسے مناظر تھے کہ جومیں نے اپنی زندگی میں بھی نہیں دیکھے تھے۔

ما فچسٹر جانے والے ایک اور محض کک ٹیلر (Cook Tylor) نے اپنے تا ثرات
بیان کرتے ہوئے کہا کہ ما فچسٹر شہر کی تنگ و تاریک گلیاں اور اس کے تہد خانوں میں غریب
و نا دار لوگ ان لوگوں کی نظروں سے او جھل رہتے ہیں کہ جن کے پاس دولت ہے، ساجی
ر تبہ ہے، بیلوگ شہر کی کھلی فضا میں، عالیشان اور فیشن ایبل گھروں میں رہتے ہیں، ان کو
اندازہ نہیں کہ جولوگ کا رخانوں، گوداموں، اور گندگی و غلاظت کے درمیان زندگی گزارتے
ہیں، ان کے جذبات کیا ہوتے ہیں۔

ایک جانب تو مفلسی اور غربت کی بیزندگی تقی ، تو دوسری جانب انہیں اس بات کی آزادی نہیں تھی کہ وہ ٹریڈ یو نین بناسکیں ، اپنے حقوق کا مطالبہ کرسکیں ، اپنی حالت زارک بارے میں آگاہ کرسکیں ۔ اگر وہ حالات ہے مجبور ہوکر اسٹرائیک کرتے تو اسے تحق سے پکل دیا جا تا تھا۔ 1844 میں جب ما نچسٹر کے مزدوروں نے اسٹرائیک کی توریا تی اداروں نے برحمی سے اس کے خلاف اقد امات اٹھائے ۔ این گلز نے اس کے بارے میں اکھا ہے کہ جو لوگ اسٹرائیک کرنے والوں میں متھ انہیں نوٹس دید ہے گئے کہ وہ فیکٹری کے گھروں کو خالی کردیں ، ایک ہفتہ کے اندراندر 40 ہزار مزدوروں کے سامان کو گھروں سے بھینک دیا گیا اور انہیں سڑکوں پر لا بٹھایا۔ اس سارے عمل کو اس بیدردی کے ساتھ کیا گیا کہ بوڑ ھے ، گیاراور حاملہ خوا تین تک کا خیال نہیں کیا گیا اور انہیں بستروں سے نکال کر با ہر کردیا گیا۔

اس سے صاف ظاہر ہوتا ہے کہ امپیریل ازم سے فائدہ اٹھانے والے امراء اور حکمراں ہوتے ہیں، جو کہ لوٹی ہوئی دولت سے عالیشان محلات بناتے ہیں،اورایک ایسا کلچر پیدا کرتے ہیں کہ جس میں بظاہر نفاست اور شائنگی ہوتی ہے،ایسے ہی کلچرکی نشان دہی کرتے ہوئے 1899 میں لندن کی سیاحت کرنے والے جان بجائن (John Buchannan) نے کہاتھا کہ لندن کی اعلیٰ سوسائٹی میں گفتگو کرنا بھی ایک آ رث ہو گیا ہے۔

برطانیہ جو کہ 19 صدی میں اپنے عروج پرتھا، اپنے ہی شہریوں کے ساتھ یہ ناروا سلوک کررہا تھا، مگر دوسری جانب اس کا دعویٰ تھا کہ وہ مہذب ہے اور دنیا کی غیر مہذب قوموں کو تہذیب کے دائر ہے میں لا رہا ہے۔ دیکھا جائے تو امپریل ازم کے اندر درندگ اور وحشیانہ پن چھپا ہوتا ہے۔ اس کے استعال کرتے ہوئے یہ مفتوح اور فکست خوردہ لوگوں پرظلم واستبداد کرتے ہیں۔ لیک مرتبہ یہ کالونیز کے لوگوں کو غیرانسان بنا کر ان کے ساتھ غیرانسان بنا کر ان کے ساتھ جی ہوتا ہے۔ اس کے ساتھ ہی بہتا نہ سلوک کرتے ہیں۔ حکہ جہاں حکمراں طبقے اسنے عوام کے ساتھ ہی بہیانہ سلوک کرتے ہیں۔

اس کا اندازہ موجودہ امریکی امیریل ازم ہے بھی ہوتا ہے کہ جوایک جانب بیدوی کا کر رہے ہیں ہوتا ہے کہ جوایک جانب بیدوی کا کر رہے ہیں کہ دہ اوگوں کو آمروں اور ڈکٹیٹروں سے نجات دلا رہے ہیں، مگر دوسری جانب وہ خودا ہے دستور کی خلاف ورزی کرتے ہوئے اپنے ہی لوگوں کے بنیادی حقوق کو پا مال کر رہے ہیں۔ جمہوری اداروں اور روایات کو کمزور کر رہے ہیں، اپنے ہی لوگوں کی تگر انی کے جاسوی اداروں کو مضبوط کر رہے ہیں۔

امپیریل ازم انسانیت سے دور ہوتا ہے، بیرایک ایسا قوی ہیکل ا ژ دہا ہے کہ جونہ صرف دوسروں کونگتا ہے، بلکہ اپنے لوگوں کوبھی نہیں چھوڑتا ہے اور انہیں نہ ختم ہونے والی بھوک میں ہضم کرجاتا ہے۔



### احدشاه ابدالي :حملية ورياهيرو!

تاریخی شعور کی کی کے باعث ہارے ہاں اب تک جملہ آور اور ہیرو کے درمیان فرق نہیں کیا جا سکا ہے۔ تاریخ کے عمل کو دلیل اور عقل کے بجائے جب جذبات کی روشی میں دیکھا جا تا ہے تو اس کے نتیجہ میں واقعات تعضبات کے رنگ میں رنگ جاتے ہیں۔ اس کی ایک مثال احمد شاہ ابدا لی ہے، اس کے بارے میں بھی ہارے ہاں وونقطہائے نظر ہیں۔ ایک میں اسے جملہ آور کہا جا تا ہے کہ جس نے برصغیر ہندوستان پر حملے کر کے یہاں لوث مار کی، جب کہ افغانوں میں اسے ہیروکا ورجہ دیا جا تا ہے، کیونکہ بیا سے افغان یا پشتون نقط نظر سے پر کھتے ہیں، اور اسے جدید افغانستان کا بانی قرار دیتے ہوئے ایک عظیم شخصیت کی دورانے ہیں۔ یوگ اسے عزت واحر ام کے ساتھ ''بابا'' کے نام سے یاد کرتے ہیں اور اس خمرانوں کو فتح کر کے، یہاں مسلمان ، سکھ اور مراہشہ حکم انوں کو شکستیں دیں۔ '

جولوگ اس کے کردار اور کارناموں کو ندہبی نقط نظر ہے دیکھتے ہیں، وہ اس کی پائی پت کی جنگ کو جو 1761 میں ہوئی اہم قرار دیتے ہیں کہ جس میں اس نے مرہوں کو شکست فاش دی اور ہندوستان کے مسلمانوں کو ان کے تسلط ہے آزاد کرایا۔ لیکن بیلوگ اس کو نظر انداز کر دیتے ہیں کہ اس نے مغل بادشاہ کو شکست دے کر دہلی کو لوٹا اور مسلمانوں کا قتل عام کیا۔

لیکن جولوگ اس کوتاریخ کے نقط نظر سے دیکھتے ہیں،ان کے نزدیک وہ ایک جملہ آور تھا،جس نے ہندوستان پر اس کے نقط نظر سے دیکھتے ہیں،ان کے نارور سکے ۔اس کی لوٹ ماراور تھا،جس نے ہندوستان پر اس کے حملہ کیا تا کہ یہاں لوٹ مارکر سکے ۔اس کی لوٹ ماراور اس قل و غارت گر کہ ہوا ہوا۔اس سے نہ صرف حکمراں طبقے متاثر ہوئے بلکہ عام لوگ بھی اس کی زد میں آئے اوراؤیت و تکلیف کے مل سے گزرے ۔

اس مرحلہ پرہمیں یہ تجزیہ کر لینا چاہئے کہ جب بھی غیر مکی حملہ ور بکی ملک پرحملہ کرتے ہیں،اس پر قبضہ کرتے ہیں، تواس کے نتیجہ میں نصرف اس ملک کا سیاسی، ساجی اور معاشی نظام ٹو ٹا ہے، اور معاشرہ انتشار، بے چینی اور ٹوٹ بھوٹ کا شکار ہوجا تا ہے، بلکہ اس کے ذرائع کو یہ حملہ آ ور غصب کر لیتے ہیں اور ملک کو مفلس اور کھو کھلا کر دیتے ہیں۔ اب اگرہم اپنے مسلمان حملہ آ وروں کوان کے جنگی جرائم اور لوث مار پرمعاف کر دیں،ان کے قابل عام کونظر انداز کر دیں، تو اس صورت میں ہم بھی جھی تھیتی تاریخی شعور پیدا نہیں کرسیس کے اور تاریخ ہے کوئی سبق سیصنے کے قابل نہیں ہوں گے۔ جہاں تک حملہ آ وروں کا تعلق ہے گے اور تاریخ ہوں کو تائم نہیں رکھنا چاہئے کہ یہ جمارے ہیں، یا دوسروں کے ہیں، کیونکہ حملہ آ ور ہوتے ہیں، لہذا مہلہ قر چاہ وہ کوئی ہوں، ان کا نہ جب نہل ،اور زبان کوئی ہو، وہ حملہ آ ور ہوتے ہیں، لہذا اسیس اسی ناظر میں دیکھنا چاہئے اور تاریخ کے ساتھ انصاف کرنا جاہئے۔

احمد شاہ ابدالی (1773-172) اس وقت نا در شاہ کے ساتھ ہندوستان آیا جب اس نے 1739 میں حملہ کیا تھا اور دبلی کو اس بری طرح لوٹا تھا کہ اس کی واستا نیں آج تک لوگوں میں گردش کرتی ہیں۔ لہذا جب نا در شاہ کے تل کے بعد، یہ بادشاہ بنا تو اس نے بھی اپنے سر پرست کے تشش قدم پر چلتے ہوئے ہندوستان پر مسلسل حملے کئے ، ان حملوں کا مقصد سوائے اس کے اور پچھنیں تھا کہ جو پچھٹا در شاہ کی لوٹ سے زیج گیا ہے، اسے ہڑپ کرلیا جائے۔ اس کے علاوہ اس کا اور کوئی مقصد نہیں تھا، اس کی کوئی دلچیسی اس میں نہیں تھی کہ

ہندوستان کےمسلمانوں کی مدد کی جائے ، یاان کا مرہٹوں اور سکھوں سے دفاع کیا جائے۔ بیہ باتیں اس کے حامیوں نے بعد میں اس ہےمنسوب کی ہیں۔

اس مختصر ہے مضمون میں، میں اس کی پنجاب، سندھ اور بلوچستان کی مہمات کا ذکر نہیں کروں گا، بلکہ صرف شالی ہندوستان پر اس کے حملوں اور 1757 اور 1761 میں دبلی پر اس کے قبضے کے بارے میں کھوں گا۔ بیوہ زمانہ تھا کہ جب مغل بادشاہ کی فوجی تقوت و طاقت ختم ہو چکی تھی اوروہ اس قابل نہیں رہا تھا کہ اپنے دار السلطنت کا دفاع کر سکے۔

جب ابدالی نے شالی ہندوستان پر پہلا تملہ کیا ہے تو اس کے ظلم کا شکار تھر ا کے شہری ہوئے ،مورخوں نے اس حملہ کی تفصیل لکھتے ہوئے بیان کیا ہے کہ شہر پر قبضہ کرنے کے بعد، ابدالی کی فوج نے مکانوں کومسمار کیا،مندروں میں رکھے ہوئے بتوں کو پاش پاش کیا،لوگوں کا قبل عام کیا،اور عور توں کی عزت لوثی ۔

اس کے بعداس کا دوسراحملہ ہندوؤں کے دوسر ہے مقدی شہر کوکل پر ہوا،اس کے بعد

آگرہ پر قبضہ کیا۔آگرہ میں اس کے جزل جہاں خاں نے شہر یوں کافتل عام کیا،ان میں

سے جوخوش قسمت زندہ نج گئے تھان پر جر مانے عائد کئے گئے۔اس کے بعدوہ دبلی شہر
میں داخل ہوا،اورمنظم طریقے سے یہاں لوٹ مار کا بازارگرم کیا۔اس کی تفصیل ایک ہم عصر
مورخ نے '' تاریخ عالم گیری' میں اس طرح سے بیان کی ہے کہ لوگوں سے جر مانے وصول
کر نے کے لئے جگہ جگہ مراکز قائم کئے گئے۔ بیتمام جر مانے کٹر ہروثن دولہ کے مرکز میں لا
کر جمع کرائے جاتے تھے۔شہر کے امراء کوخطوط بھیجے گئے کہ وہ مرکز میں آئیں اور ان پر جو
جر مانہ عائد کیا جائے وہ ادا کریں۔ ہرگلی اور ہر بازار میں ایک کلاہ پوش متعین تھا کہ جو
مکانوں اور دکانوں کی گنتی کرتا تھا، اور لوگوں کی حیثیت کے مطابق ان سے پسے وصول کرتا
مکانوں اور دکانوں کی تنجہ میں کہی و پیش کرتا تھا تو اس کو مارا بیٹا جاتا ، یا اذبت دی جاتی
تھی۔اس کے نتیجہ میں بہت سے لوگوں نے خودکشی کر لی، اور بہت سے لوگ مار پیٹ اور

اذیت سے مرگئے۔دولت کی تلاش کی خاطر نو جیوں نے مکانوں کو کھود ڈالا ، یا مسار کر ڈالا ، دولت کی وصولی اس قدر سخت تھی کہ اس ہے کسی کو بھی پناہ نہیں ملی ۔

ا یک اندازے کے مطابق ابدالی اس لوٹ کے نتیجہ میں ہندوستان سے تقریباً 3 سے 12 کروڑ روپیہافغانستان لے گیا۔اس مال غنیمت میں صرف روپیہ ہی شامل نہیں تھا ، بلکہ ہیرے جواہرات، زیورات اور دوسری قیمتی اشیاء بھی شامل تھیں ۔اس نے مغل شنرادیوں کو بھی مال غنیمت سمجھا اورانہیں بھی زبردتی اپنے ساتھ لے گیا۔وہ مغل بادشاہ محدشاہ کی بیٹی حفرت محل سے شادی کرنا جا ہتا تھا۔اس شادی پر تبھرہ کرتے ہوئے جادو ناتھ سرکار نے این کتاب "فال آف دی مغل امیائر" میں لکھاہے کہ اس معصوم لڑکی براس کے دادا کی عمر کا تعخص جھیٹ پڑا، جب کہاس وقت اس کی حالت بیتھی کہاس کے دونوں کان اور ناک یماری سے سڑے ہوئے تھے۔اس شادی کے خلاف مغل خاندان کی عورتوں نے بدی مزاحمت کی، یہاں تک کہا کہ وہاڑی کوتل کردیں گے گمر شادی نہیں کریں گے۔اس ہے یہ بھی کہا گیا کہ شمزادی کوئی خوبصورت نہیں ہےادراس کی متکنی ایک رشتہ کے شبزادے ہے ہو چک ہے، کیکن بیتمام حربے غریب شہزادی کواس کے چنگل سے نہیں بچا سکے اور اس نے شنرادی سے زبردتی شادی کرلی۔اس پر ہی بس ٹبیس ہوا، بلکہ محمد شاہ بادشاہ کی ہیوہ اور احمد شاہ بادشاه کی ایک لژگی بھی اس کے ہمراہ افغانستان گئیں۔ان دو کے علاوہ اور کئی مغل شنر ادیاں تھیں جنہیں انغان فوج کے ہمراہ ہندوستان چھوڑ نابڑا۔ان میں سے ایک و مغل شنر ادی تھی کہ جس کی شادی نا در شاہ کے لڑ کے سے ہوئی تھی (1739)۔احمد شاہ ابدالی نے نا در شاہ کے بعداس سے بھی شادی کرلی ۔ سرکار نے ایک مرہشہ خط کا ذکر کیا ہے کہ جس میں ان برنصیب شنرادیوں کے بارے میں ذکر ہے، اور کہا گیا ہے کہ پٹھانوں نے امراء کی خوبصورت بیویوں کو ہتھیالیا اورایے ساتھ لے گئے۔اس حملہ میں اس قدر مال غنیمت تھا کہاس کو لیجانے کے لئے 000, 28اونٹ، ہاتھی ،اور خچروں کا بندو بست کیا گیا۔ شاہ ولی اللہ (وفات 1762) جنہوں نے بعد میں احمد شاہ ابدالی کو ہندوستان آنے کی دعوت دی تھی، وہ اس وقت دبلی میں تھے۔افغانوں کے ظم وستم اوران کی لوٹ مار سے بہتے کی خاطر انہوں نے اپنے دوستوں اور ہمدردوں کوئی خطوط کھے کہ وہ انہیں ان کے شر سے بچائیں۔اپ ایک دوست کو خط میں وہ لکھتے ہیں کہ جب درانی بادشاہ دبلی کی طرف بیش قدمی کرتا ہوا آئے تو تم اس کی فوج میں اپنے جانے والوں اور دوستوں کو لکھ دینا کہ شاہ ولی اللہ نام کا مختص دبلی میں رہتا ہے۔اگر اس کی فوج اچا تک دبلی پرحملہ کرد ہے تو انہیں کہو کہ وہ میری رہائش گاہ کی حفاظت کے لئے مچھ فوجیوں کو متعین کر دیں۔ بیاور زیادہ بہتر ہوگا اگر ان فوجیوں کے ساتھ میرے کی طالب علم کو مقرر کر دیا جائے تا کہ وہ ان فوجیوں کو میری جائی ہے۔

آبدالی کے اس پہلے حملے میں اس نے اور اس کی افواج نے دبلی کے شہر یوں کے ساتھ جوسلوک کیا،اس کود کھینے اور اس کا تجربہ کرنے کے باو جود شاہ ولی اللہ نے خطالکھ کران سے دوبارہ ہندوستان آنے اور حملہ کرنے کی دعوت دی۔

پاکتان میں تاریخ کی نصابی کتب لکھنے والے اکثر احمد شاہ ابدالی کی اس لئے تعریف کرتے ہیں اور اسے مجاہد اعظم تھہراتے ہیں کیونکہ اس نے پانی بت کی تیسری جنگ (1761) مرہشکا فروں کوشکست فاش دی تھی۔ لیکن اب مورخوں نے اس بات کی جانب اشارہ کیا ہے کہ پانی بت کی تیسری جنگ کا فائدہ مغلوں کو یا ہندوستان کے مسلمانوں کوئییں ہوا، بلکہ اس سے ایسٹ انڈیا کمپنی نے فائدہ اٹھایا، کیونکہ جب مرہشطا قت ختم ہوگئ تو ان کو چینج کرنے والاکوئی اور نہیں رہا۔

افغان فوجیوں کے ہاتھوں دتی کےشہریوں میں جوگزری،اس کے بارے میں میرتقی میر لکھتے ہیں کہ:

شهر کو آگ لگا دی، گھروں کوجلانا اور لوٹنا شروع کر دیا، مبح کو جو مج

قیامت تھی ساری فوج اور روہیلوں نے مل کر پورے شہر کو تاخت و تاراح کر دیا اور قل و غار گری مچا دی۔ گھروں کے دروازے تو ٹر دیا اور قل و غار گری مچا دی۔ گھروں کے دروازے تو ٹر دیئے ،لوگوں کی مشکیس با ندھیں۔ کی ایک کونذر آ تش کر دیا اور کتنوں کے سرقلم کر دیئے۔ ایک عالم کوخون میں لت بت کر دیا۔ تین دن اور تین رات تک وہ اپنظم وستم سے بازنہ آئے۔ نہ کھانے کو چھوڑ انہ پہننے کو۔ چھوں میں شگاف ڈال دیئے اور دیواری مسمار کر دیں۔ لوگوں کے کلیج بھون دیئے اور دل جلا ڈالے ..... شہر کے اکابرین کی عزت خاک میں ملادی .....امیر امراء مفلس ونا دارین گئے ،رذیل و شریف سب نگے دھڑ نگے ہو گئے ..... بہتوں کی عور تیں اور بچ شریف سب نگے دھڑ نگے ہو گئے ..... بہتوں کی عور تیں اور بچ گرفتار کر لئے گئے .....قتل عام اور غار گری کاباز ارگرم تھا ..... نیا شہر گاک کا ڈھر ہوکررہ گیا۔ (صفحات 46-45)

پانی بت میں فتح یاب ہونے کے بعداحمر شاہ ابدالی دہلی آیا،اور دہلی کے لال قلعہ میں مضہرا، یہاں اس کے ساتھ اس کا پوراحرم تھا۔اس کا دربار شاہ جہاں کے تعمیر کئے ہوئے دیوان خاص میں ہوتا تھا۔اس باربھی اس کی فوج نے شہراوراس کے شہر یوں کونہیں بخشا اور جس قدرلوٹ مار ہوسکتی تھی وہ کی۔اس دفعہ کے حالات میر تقی میر نے اپنی خودنوشت' ذکر میر''میں بیان کئے ہیں:

شہر کی تباہی پران کے بیتا ٹرات ہیں۔ ایک روز سیر کرتے کرتے میں نے شہر کے کھنڈرات کی طرف جا نکلا۔ ہر ہر قدم پر آنسو فیک پڑے اور درسِ عبرت طنے لگا۔ جیسے جیسے آگے بڑھا حیرانی اور بھی بڑھ گئی۔ مکانوں کی شناخت تک نہ ہوسکی۔ گھرتھ نہ عمارتوں کے آثار تھے اور نہ باشندوں کا پہتہ تھا......ٹوٹے پھوٹے مکان، شکتہ دیوارین، خانقا بین صوفیوں سے خالی تھیں اور میخانوں میں میخوار نہ تھے ۔۔۔۔۔ کیا کہوں کہ وہ بازار کہاں گئے؟ وہ طفلان تہہ بازار کیا ہوئے؟ کس سے پوچھوں کہ وہ حسن کیا ہوا؟ وہ یارانِ زادر خسار کدھر گئے؟ ۔۔۔۔ کل برباد ہوئے گئی کوچوں کا پنتہ ندر با، انسان ناپید شھر گئے؟ ۔۔۔۔ کل برباد ہوئے گئی ہوئی تھی ۔۔۔۔۔ تا گاہ اس محلّہ میں شھے اور ہر طرف ایک وحشت چھائی ہوئی تھی ۔۔۔۔۔ تا گاہ اس محلّہ میں پہنچا کہ جہاں خودر ہا کرتا تھا۔۔۔۔ طبیعت بڑی مکدر ہوگئی۔ لہذا میں نے عہد کیا کہ چر نہ آؤں گا اور زندگی بھر شہر کا قصد نہ کروں گا۔ (صفحات 161-159)۔

یہ وہ حالات تھے کہ جن سے شالی ہندوستان کے باسی اور خاص طور ہے دبلی شہر کے باش اور خاص طور ہے دبلی شہر کے باشندے متاثر ہوئے۔اور یہ وہ ملہ آور تھا کہ جس نے لوٹ مار قبل غار تگری اور عورتوں کی عصمت دری کرنے میں کئی ند ہب، رنگ ونسل کا خیال نہیں کیا۔ ستم ظریفی ہیہ ہے کہ اس کے باو جو د،ان تاریخی حقائق کی روشن میں بھی ،لوگ اے مجاہد،اور ہیروکا درجہ دیتے ہیں۔



## علم کوآ کے برصے رہنا چاہئے

جومعاشرہ متحرک ہوتے ہیں،ان کے ہاں مسلسل نئے خیالات وافکار پیدا ہوتے

رہتے ہیں۔لیکن پس ماندہ معاشروں میںعلم ایک جگہ منجمد ہوکررہ جاتا ہے،اورآ نے والی َ نسلیں ماضی کے سہارے زندگی گزارتی ہیں۔اس کی ایک مثال علم تاریخ ہے۔اگر چہ واقعات توایک جیسے ہی رہتے ہیں ،گرز مانہ حال کی ضروریات اور تقاضوں کے تحت اس کی تشریح تبییراورتفییر بدلتی رہتی ہے،اسی صورت میں اس سے پچھنہیں سیصا جاسکتا ہے۔ یا کتانی معاشره کاالمیه بیب که یهان تقیدیرانحصار کیا جاتا ہےاوروقت کی ضرورت کے تحت نے خیالات نہیں ابھرتے ہیں۔اس کی ایک مثال پیہے کہ اگر آپ ہے کوئی پیہ یو چھے کہ پنجاب کی تاریخ پر کون سی کتاب پڑھی جائے ،تو اس کا فوری جواب سے ہوگا کہ ایس۔ایم لطیف کی کتاب برا صفے کہ جوانہوں نے پنجاب کی تاریخ پر کمھی ہے۔ یہ کتاب پہلی مرتبہ 1891 میں چھپی تھی۔ بیاوئن و کوربیاکا زمانہ تھا، اور کتاب کی اشاعت کلکتہ ہے ہوئی تھی۔ کیونکہ لطیف برطانوی حکومت کے ملازم تھے، اس لئے انہوں نے اے کولونیل نقطہ نظر سے لکھا ہے۔ کیونکہ اس کے بعد ،کسی اور مورخ نے پنجاب کی کوئی جامع تاریخ نہیں کھی ،اس لئے تاریخی معلومات کو پورا کرنے کے لئے ریے کتاب بار بارشائع ہوتی ہے، اگر چدا یک صدی سے زیادہ گزرنے کے بعد پنجاب کی تاریخ برنی معلو مات سامنے آئی ہیں،

تاریخ کے مضمون میں تبدیلیاں آئی ہیں ،اس لئے اس بات کی ضرورت تھی کہ نے مواد اور

خیالات کی روشی میں مسلسل کتابیں کھی جاتی رہیں، کین ایسانہیں ہوا، اور پنجاب کی تاریخ کے بارے میں ہماری معلومات اس جگھ شہر کررہ گئیں۔ یہی صورت حال پاکستان کی تاریخ ، اور اس کے دوسر صوبوں کی تاریخ کے سلسلہ میں ہے، مثلاً اگر کوئی بیٹھانوں کی تاریخ کا مطالعہ کرتا چاہتا ہے تو اے اولف کرو (Olaf Croe) کی کتاب کا صدمہ دیا جاتا ہے، بلوچتان کی تاریخ پر لالہ ہتصورام کی کتاب اب تک مستند ہے آگر چہ سندھ کی تاریخ پر سندھی، اور واور اگریزی میں کئی کتاب ہیں، مگریہ کتاب اروایتی انداز میں کھی گئی ہیں، کیونکہ ان کے لکھنے والے تاریخ کی تی تھیوریز اور تبدیلیوں سے واقف نہیں ہیں، اس لئے بیتاریخیں کی کلفے والے تاریخ کی تی تھیوریز اور تبدیلیوں سے واقف نہیں ہیں، اس لئے بیتاریخیں محض واقعات کا مجموعہ ہیں۔ پاکستان کی تاریخ آگر چہ بہت مختصر ہے، مگر اس کے باوجود اس پر بہت کم کتابیں ہیں، انہیں بھی جس انداز میں لکھا گیا ہے وہ تاریخی عمل کو سیجھنے میں مدد نہیں دیتا ہے۔

تاریخ نولی کی اس صورت حال کو دیکھتے ہوئے، یہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ وہ کیا وجو ہات ہیں کہ جن کی وجہ سے اس میں تبدیلی نہیں آئی، اور یہ ایک جگہ شہر کررہ گئی، اور اس کے اس شہراؤ نے اس کی افادیت اور اہمیت کوختم کر دیا؟ اس سلسلہ میں یہ سوال بھی اجمرتا ہے کہ آخرہم کیوں اب تک اس علم پر بھروسہ کئے ہوئے ہیں کہ جود قت کے ساتھ اپنی اہمیت کھو چکا ہے؟ اور آخر کیا وجہ ہے کہ تاریخ میں نہ تو کوئی تحقیق ہورہی ہے، نہ نے خیالات و افکار پیدا ہورہے ہیں، اور نہنی سوچ ابھررہی ہے کہ جوہمیں تاریخی مل کے بارے میں شعور اور آخری دے سکے؟

اس وقت تاریخ نولیی میں انقلا فی تبدیلیاں آ چکی ہیں، دوسری ساہی علوم کے اشتراک اور ملاپ سے اس نے اپنے دائرہ کو وسیع کرلیا ہے۔ محقیق کے نے طریقے، اور واقعات کو وقعات کو کھنے کے نئے زاویئے سامنے آ چکے ہیں۔ ساجی علوم کی نی تھیوریز نے واقعات کو جانچنے اور پر کھنے کے لئے نئے آلات فراہم کئے ہیں۔ اب تاریخ کوئی متبادل نقطہا نے نظر

ے کھا جارہا ہے۔اس صورت حال میں صرف وہ چند کتابیں کلاسک کا درجہ حاصل کرتی بیں کہ جن میں دیریا اور اور پینل خیالات ہوں، ورنہ کتابوں کی اکثریت وقتی ضرورت پورا کرکے لائبریری کے تہد خانوں میں روپوش ہوجاتی ہیں۔

پاکتان کی تاریخ نولی میں سب سے بڑی رکاوٹ اس کا نظریہ ہے، ریاست کی جانب ہے مورخوں سے بیتو قع کی جاتی ہے کہ وہ تاریخ کونظریاتی فریم ورک میں کھیں، جو واقعات اس سے متضاد ہوں، تو یا تو آئیس نظر انداز کردیں، یا آئیس شخ کر کے اس کے مطابق تشکیل دیں۔ اس کا نتیجہ یہ نکلا ہے کہ واقعات کو بار بار دہرایا جاتا ہے، ان کی تفصیل دی جاتی ہے، مگران کی ٹی تشریح نہیں کی جاتی ہے، اس وجہ سے ہمارا تاریخی بیانیہ بے رنگ ہوکر رہ گیا ہے۔ یہ بات خاص طور سے اس لئے قابل افسوس ہے کہ، پوری دنیا میں تاریخ نولی برابر ہے۔ یہ بات خاص طور سے اس لئے قابل افسوس ہے کہ، پوری دنیا میں تاریخ نولی برابر آگر بڑھ رہی ہے۔ یہ بات خاص طور سے اس لئے قابل افسوس ہے کہ، پوری دنیا میں تاریخ نولی برابر آگر بڑھ رہی ہے۔ یہ بات خاص طور سے اس اسے ایک جگھ ہمرا دیا گیا ہے۔

اس کی ایک مثال میں ای۔ ان کے کار کی کتاب ہے دوں گا، اس کی کتاب ' تاریخ کیا ہے؟'' 1961 میں شائع ہوئی اور بڑی مقبول ہوئی، اس نے مورخوں کی ایک نسل کواپنے خیالات ہے متاثر کیا۔ جالیس سال گزرنے کے بعد، یورپ کے مورخوں کو بیخیال آیا کہ اس کتاب میں تاریخ کوجس طریقہ سے پیش کیا گیا ہے، اب حالات کے بد لنے کے ساتھ ہی وہ باتیں وقت کی ضرورت کے مطابق نہیں رہیں، اس لئے تاریخ نو لی میں جواضا نے ہوئے ہیں انہیں و کی ماجو کے ہیں انہیں و کی خیاف ہو کا جو کے ہیں انہیں و کی اس میں نوممتاز مورخوں نے حصہ لیا، اور تاریخ کے مختلف ہم کو کی اس میں نوممتاز مورخوں نے حصہ لیا، اور تاریخ کے مختلف کہا کہ موجودہ دور کے مورخ اپنے سابق مورخوں کے خیالات سے کہ جوانہوں نے 1960 کی دہائیوں میں دیئے متنق نہیں ہیں، کیونکہ ماضی میں واقعات کیوں، کیے کی یا 1970 کی دہائیوں میں دیئے متنق نہیں ہیں، کیونکہ ماضی میں واقعات کیوں، کیے

ہوئے، چیزیں کس طرح سے بدلیں،اب ان کو پر کھنے، تجزیہ کرنے کا انداز بدل گیا ہے۔ اب وہ وجو ہات کے بجائے واقعات کے منہوم یا معنی کو بچھنے پر زور دیتے ہیں۔اب ہم پہلے سے زیادہ گہرائی کے ساتھ ماضی کا مطالعہ کر سکتے ہیں۔

اب تاریخ محض سیاست کامحور نہیں رہی ہے بلکہ اس نے معاشرہ کے ہر پہلوکواپنے اندر سمیٹ لیا ہے، اس لئے موجودہ عہد کے مورخوں کا دعویٰ ہے کہ کوئی چیز تاریخ سے باہر نہیں ہے، اب وہ ہر چیز کی تاریخ لکھ سکتے ہیں۔ آ نافز اسکول کے مورخ اب بجین، موت، خوشبو، بد بو، شور، خاموثی اورغصہ، غرض ہرموضوع کی تاریخ لکھ رہے ہیں۔

تاریخ نویی، اب عمرانیات، انظرا پولوجی، لسانیات، آرث، ادب اور معاشیات، ان سب علوم سے اپنے دائر ہ کارکو بڑھارہی ہے۔ ٹوئل ہسٹری کے تحت، معاشرہ کے ہر پہلوکی تاریخ کو حصہ بنا دیا جائے۔ سیریل ہسٹری کے تحت اعداد و شارکے ذریعہ لوگوں کے رجحانات اور ان میں ہونے والی تبدیلیوں کا جائزہ لیا جائے۔ مثلاً فرانس میں تین لا کھلوگوں کی وصیتوں کا مطالعہ کرنے کے بعد، مورخ اس نتیجہ پر پہنچے کہ لوگوں کا یوم قیامت کے بارے میں خیالات بدل گئے ہیں، کیونکہ اب وہ نہ تو اپنی تجہیز و کشفین کے بارے میں فیالات بدل گئے ہیں، کیونکہ اب وہ نہ تو اپنی تجہیز و کھنین کے بارے میں فیراند تھاور نہ تو ابنی خاطرانی دولت کی کودینا چاہتے تھے۔ ان کی وصیتوں میں اب نہ ہب سے زیادہ سیکولر جذبات کا اظہار تھا۔

سائیکوتاری میں،مورخ شخصیتوں کی دبنی کیفیت کامطالعہ کرتے ہیں،اور دیکھتے ہیں کہان نفسیاتی اثر ات کی وجہ سے وہ کس طرح حالات پراثر انداز ہوئے،ای ضمن میں وہ جذبات،خواہشات،اورعزائم کی تاریخ پر بھی تحقیق کرتے ہیں۔

تاریخ نویی میں ایک اہم اضافہ زبانی تاریخ ہے ہواہے، اب وہ قبائل، برادریاں، یا لوگ کہ جن کی تحریری تاریخ نہیں تھی ، اب زبانی تاریخ کے ذریعیہ مورخ ان لوگوں سے گفتگو کر کے اس تاریخ کودریا دنت کررہے ہیں کہ لسل بعد نسل ،سینہ بسینہ، بلکہ اس پہلوکی جانب بھی توجہ دی جارہی ہے کہ انہوں نے معاشرہ کی تہذیب وتدن میں کیا کر دارادا کیا ہے۔
میں اس مضمون میں جس پہلو پر توجہ دینا چاہتا ہوں وہ یہ ہے کہ چاہتا اریخ ہویا کوئی
اور علم ،اسے برابر آ کے برصتے رہنا چاہئے ،اپ دائرہ کو وسیج کرتے رہنا چاہئے ،اور یہ ای
وقت ہوسکتا ہے کہ جب معاشرہ کے دانشور بھی متحرک ہوں، وہ تقلید کے بجائے تخلیق کی
طرف آ کیں، پرانے خیالات وافکار کوچیلئے کریں، نے نظریات پیدا کریں جب علم آگ
برصے گا تو ذہن بھی تجرد کو تو ڑے گا، اور معاشرہ تبدیلی چاہے گا، دوسری صورت میں علم کا



## مطالعهء ياكستان كيسے يره صاياجا تاہے؟

قوی ریاست کے وجود میں آنے ہے قبل، تعلیم کی تمام تر ذمہ داری فجی اور ندہی اداروں پڑھی ۔لین جب قوی ریاست قائم ہوئی تو اس نے اس ذمہ داری کو لےلیا،اور ریاسی تعلیم اداروں کے ذریعہ ریاست کے نظریات وخیالات کونو جوان سلوں کے ذہنوں میں رائخ کرنا شروع کر دیا۔اس مقصد کے لئے خاص طور ہے ' تو می نصاب' تشکیل دیا گیا تا کہ ایسے موضوعات کا انتخاب کیا جائے کہ جن کے ذریعہ طالب علموں میں قوم پرتی، حب الوطنی،اور تکمران طبقوں کے لئے وفاداری اور محبت کے جذبات انجریں۔

پاکتان میں ''مطالعہ پاکتان' کامضمون اس پس منظر میں روشناس کرایا گیا۔ جب
اس مضمون کو 1974 میں روشناس کرایا گیا تو اس کے دومقاصد ہے: اول، 1947 ہے لے
کر 1971 تک پاکتان میں حکمر ال طبقوں کی نابکا می سیاس بے چینی ،عدم استحکام ،معاشی
برصالی ، اور ساجی ٹوٹ بچوٹ نے لوگوں میں مایوی پیدا کر دی تھی جس کی وجہ سے ان کا
ریاست پر سے اعتادا تھ گیا تھا ،اس کے بعد 1971 کی جنگ اور شرقی پاکتان کی علیحدگ
نے پاکتان کے ان آئیڈیلز کو چور چور کر دیا تھا ، چن کے بارے میں تحریک پاکتان کی علیحدگ
قائدین ، تشیم سے پہلے اعلانات کر رہے تھے ، اور ایک ایسی مملکت کا خواب دکھا رہے تھے
کہ جہاں ہندوستان کے مسلمان علیحہ ہ ہوکر آزاد اور خود مختار زندگی گزاریں گے۔ بنگلہ دیش
کی آزادی نے ، پاکتان کے اس نیشنل ازم کو تحت دھچکہ لگایا جو کہ غد جب کی بنیاد پر تھا ، اور

جس کے تحت دونوں صوبوں کے عوام کو، زبان اور کھیر کے اختلافات کے باو جوداکشاکر نے کی کوشش کی گئی تھی۔ان دونوں وجو ہات کی وجہ سے 1971 میں پیدا ہونے والے'' نئے پاکستان' کے حکمر ال طبقے اس پرمجبور ہوئے کہ وہ ریاست اوراس کی وفا داری کے لئے ایک نئے پیشل ازم کو ابھاریں، لہٰذا اس ضرورت نے مطالعہ پاکستان کے مضمون کو تعلیمی نصاب کا ایک اہم حصہ بنایا۔

چونکہ اس مضمون کو پی پی پی کی حکومت نے روشناس کرانے کا فیصلہ کیا، اس لئے ذہبی جماعتوں کو بیخیال ہوا کہ حکومت اس مضمون کے ذریعہ شاید سوشل ازم یا سیکولر ازم کوفروغ دینا چاہتی ہے، للبذا انہوں نے نیشنل اسمبلی میں اس کی سخت مخالفت کی ۔ لیکن ضیاء الحق کے اقتد ار میں آنے کے بعد جب 1981 میں اسے اسکولوں، کالجوں، یو نیورسٹیوں اور پر وفیشنل کالجوں میں لازی قرار دیا گیا، تو اس مضمون کے ذریعہ ایسے فرسودہ خیالات کو نو جوان سل کے ذہنوں پر مسلط کیا گیا کہ جنہوں نے ان میں شک نظری، اور عدم رواداری کو پیدا کیا۔ ان خیالات اور نظریات کو پھیلانے میں حکومتی اداروں اور نجی ناشرین نے بحر پور حصہ لیا، اور اس قتم کی کتابیں چھا بیں کہ جن میں نہ صرف تاریخی واقعات کوسٹے کیا گیا، بلکہ حصہ لیا، اور اس قتم کی کتابیں چھا بیں کہ جن میں نہ صرف تاریخی واقعات کوسٹے کیا گیا، بلکہ الیی زبان استعال کی گئی کہ جس نے طالب علموں میں نفر ت اور دشنی کو پیدا کیا۔

مطالعہ پاکتان میں سب ہے اہم موضوع جس پر زور دیا گیا ہے وہ یہ ہے کہ

"پاکتان ایک نظریاتی ملک ہے" کین جب نظریہ کی اصطلاح کی گئ تو اس کی کمل تحریف

کہیں نہیں کی گئی۔ اگر اس اصطلاح کی تحریف کو دیکھا جائے، جو کہ ماہر عمرانیات اور
سیاسیات کی ہے تو اس کے مطابق انظریہ (1) ان عقا کداورا نکار کا مجموعہ ہے جوایک خاص
سیاسی، معاثی اور ساجی نظام کو کمل طور پر صحیح تسلیم کرتا ہے (2) اور اس کی صدافت کو سائنسی
اور ساجی علوم کو سنح کر کے ثابت کرتا ہے (3) جب سی اور صدافت کو ایک نظریہ میں جکڑ دیا
جائے، تو وہ دوسرے افکار و خیالات اور نظامہائے زندگی کورد کر دیتا ہے۔ اس وجہ سے

نظرياتى ذبن ميں روادارى اورروش خيالى كى كوئى مخبائش نہيں ہوتى ہے۔

لبذااس نقط نظرے جب ہم مطالعہ یا کتان میں نظریہ کے بارے میں تحقیق کرتے ہیں، تو یہ بات واضح ہوکر سامنے آتی ہے کہ جب ابتدائی دور میں اے ایک نظریاتی ملک قرار دیا گیا، تو اس وقت اس کے لئے" نظر پیاسلام" کی اصطلاح کواستعال کیا گیا تھا۔ تا كه اس كے ذريعه يانچوں صوبوں كومتحد ركھا جا سكے۔ اس كے تحت علا قائى ، يا صوبائى شنا خت یااس سے وفا داری سے انکار کیا گیا ،اوراسے صوبائی تعصب کہدکراس پر سخت تقید كى كئى نظرىياسلام كا تسلطاس وقت نو ثنا شروع ہوا، كہ جب56-1955 ء ميں ون يونث كا قیا معمل میں آیا،جس کے رحمل میں پنجاب کے علاوہ دوسرے صوبوں میں علاقائی نیشنل ازم ابرا،اس پرمزیدزداس وقت برای که جب مشرقی یا کستان میں علیحد کی کی تحریک شروع ہوئی۔اس علیحد گی کی تحریک کورو کنے کی خاطر یحیٰ خال کی حکومت میں (70-1969) میں ان کے ایک وزیر جزل شیر علی نے " نظریہ یا کتان" کی اصطلاح کواستعال کر کے اسے يعمعنى ديئ اورمقبول بنايا- بدايك بزى اجم تبديلي تقى - كيونك نظر بداسلام ميس فدجب كو مرکزی حیثیت حاصل تھی ،جس کے گر دصوبائی قوموں کو تحد کرنے کی کوشش کی گئے تھی ،جب كه نظريه يا كتان ميل ملك ياعلاقه اجم هو كيا اور فدهب پس يرده چلا گيا،اس كي ضرورت اس لئے تھی تا کہ بنگلہ دیش کی علیحدگی کی مدد کی جاسکے اور ملک کو متحد رکھا جا سکے۔ کیکن آگے چل كرحالات نے جورخ اختيار كياان مين نظريه يا كستان كى يەكوشش ناكام ہوگئ اور ملك دو حصوں میں تقشیم ہو گیا۔

اس کے بعد سے نظریہ پاکتان کی تشریح بدل جاتی ہے۔ابنصابی کتاب میں جب اس کی تحریف کی جاتی ہے۔ ابنصابی کتاب میں جب اس کی تحریف کی جاتی ہے تھا ہے کہ اور اس کی تحریف کی جانب آگیا ،اور اس سے مراد اسلامی تومیت ،اسلامی حکومت کا قیام ، اسلامی تشخص ، اور امت مسلمہ ہوگی مثلاً نذیر احمد تشند ، جنہوں نے '' تاریخ پاکتان فیام ، اسلامی تشخص ، اور امت مسلمہ ہوگی مثلاً نذیر احمد تشند ، جنہوں نے '' تاریخ پاکتان

(مجید بک ڈیو، اردو بازار لا ہور 1995) کے عنوان سے نصابی کتاب کسی ہے۔اس میں وہ نظریہ پاکتان کے بارے میں لکھتے ہیں کہ

> نظریہ پاکتان میں،جس خیال کوخشت اول کی حیثیت حاصل ہوہ اسلامی قومیت کا تصور ہے۔ یعنی مسلمان دنیا کی تمام اقوام سے منفرد اور متاز ہیں۔ ان کی اپنی قومیت ہے اور ایک الگ تعلگ تہذیب ہے۔ (صغہ 20)

خیال رہے کہ تہذیبیں بھی الگ تھلگ نہیں رہتی ہیں۔ان کا آپس میں میل ملاپ اور اشتر اک ہوتار ہتا ہے۔اگر کوئی تہذیب الگ ہوجائے تو اس صورت میں وہ جامد ہو کر زوال پذیر ہوجاتی ہے۔

مطالعہ پاکستان کا دوسرا اہم عضر' دوتو می نظریہ' ہے۔نصاب میں اس بات پر بار بار زور دیا گیا ہے کہ ہندوستان میں ہندو اور مسلمان ابتداء ہی ہے دوعلیحد وقو میں تھیں، اور بیعلیحد گی کے ہرشعبداور پہلومیں تھی۔اگر تو میت کے تحت تاریخ میں اس مفہوم کا جائز ولیا جائے ، تو ہم اس نتیجہ پر پہنچتے ہیں کہ تو م کا ہمار الصور جدید ہے۔اس مفہوم کے تحت ہم عہد وسطی کے ہندوستانی معاشرہ کا تجزیز ہیں کر سکتے ہیں، کیونکہ اس دور میں ہندو معاشرہ میں شاخت ذات پات کے ذریعہ ہوتی تھی، جب کہ مسلمان معاشرہ میں اتھنک تقسیم تھی، یعنی ایرانی، تو رانی ، عرب ، افغانی ، علی اور سیدوغیرہ۔

جب ہندوستان میں برطانوی اقتد ارمنتکام ہوا تو انہوں نے ہندوستان کے معاشرہ کو مختلف کمیونٹیز میں تقسیم کردیا، جن میں خاص طور سے مسلم کمیونٹی اور ہندو کمیونٹی تھی۔ للبذا اول مسلم انوں میں ایک کمیونٹی ہونے کا احساس ہوا کہ جس کی بنیاد نہ جب تھا، جو انہیں ہندو کمیونٹی سے علیحدہ کرتا تھا۔ للبذا نہ جب کی بنیا د پر علیحدگی کے اس احساس کو کولونیل حکومت نے پیدا کیا۔

دوسرے مرحلے میں جب ہندوستان میں مردم شاری کی ابتداء ہوئی، اور مکی سطح پر استخابات کا طریقہ رائج ہوا تو اس نے مسلمانوں میں اقلیت کے احساس کو پیدا کیا، اوراس خدشہ کو ابھارا کہ ہندوا کثریت ان کومغلوب رکھے گی۔ اقلیت کے بعد تیسرے مرحلہ میں 1910 جا کرمسلمان قوم کے نظریہ کی تشکیل ہوئی۔ جب مسلمان اور ہندو دوعلیحدہ علیحدہ قومیں بن گئیں، تو پھران کے درمیان فرق کو پیدا کرنا لازی تھا۔ اس فرق کو اس تصور سے تقویت دی می کہ ہندواور مسلمان دوقو میں ہیں، اوران قوموں کے اندر کوئی طبقاتی یا ذات پات کا اختلاف نہیں ہے، یہ ایک مضبوط اور مشحکم چٹان کی طرح سے ایک ہیں۔ لہذا ان کی فرنیت بھی ایک ہیں۔ لہذا ان کی فرنیت بھی ایک ہیں۔ لہذا ان کی طرح سے ایک ہیں۔ لہذا ان کی فرنیت بھی ایک ہیں۔ لہذا ان کی طرح سے ایک ہیں۔ کی فرنیت بھی ایک ہے۔

قوموں اور برادر یوں میں فرق اور اختلافات ہوتے ہیں، جن کی بنیاد کچراور سابق رویوں پر ہوتی ہے، اگر ان اختلافات، یا اس فرق کی بنیاد پر نفرت اور دشمنی پیدا کی جائے، اور برتری کے احساسات کو ابھارا جائے تو سیایک منفی روییہ ہوتا ہے۔اگراس فرق میں کچرل اور ساجی رنگارگی کو تلاش کیا جائے تو اس سے قومیں ایک دوسرے سے سے سی میں اور ایک دوسرے سے سی میں اور ایک دوسرے کا احترام کرتی ہیں۔

لیکن نصاب کی کتابوں میں اس فرق کے ذریعہ مسلمانوں کی برتر کی کو ثابت کیا گیاہے،اور یہ ثابت کیا گیاہے،اور یہ ثابت کیا گیاہے کہ دونوں قوموں میں کوئی چیز مشتر کنہیں تھی۔اس کی ایک مثال محمہ اسلام صدیق کی کتاب ''روح پاکتان' (ٹیچرز اسٹوڈنٹس ویلفیئر فورم ملتان مثال محمہ اسلام صدیق کی کتاب 'روح پاکتان' (ٹیچرز اسٹوڈنٹس ویلفیئر فورم ملتان کے دریعے بادت کے ذریعہ ندہی فرق ظاہر کیا گیاہے یعنی دونوں کے معبود، پینی بران ،مقدس کتابیں،عبادت کے مقامات،عبادت کے لئے بلانے کے طریقے، مقدس مقامات، اورارکان ندا ہب جدا ہیں۔اس کے بعدوہ کصتے ہیں کہ مسلمانوں میں زم مقدس متاب کہ ہندوؤں میں گڑھ کا پانی مقدس ہے۔مسلمان کے لئے زیون ،کھوراورانچر کے درخت قابل احترام ہیں۔ جب کہ ہندوییپل اور برگد کے درختوں نہیں۔ جب کہ ہندویپل اور برگد کے درختوں

کومتبرک مانتے ہیں۔ لہذا وہ اس فرق کو جانوروں، تہواروں، رسومات، ادب آواب، خوراک، رہائش گاہوں اور لباس تک لا کر مزید لکھتے ہیں کہ مسلمان گوشت خور ہیں، جب کہ ہندوسبزی خور، ہندوؤں میں ذات پات ہے، جب کہ مسلمان مساوات کے قابل ہیں۔ (صفحات 194-183)

للذاجب پاکتان قومیت کی بنیاد پرظهور میں آیا، تواس کی تاریخ کو کھی تو می بنادیا گیا۔ اس مقصد کے لئے تاریخی عمل میں شخصیتوں کو بڑی اہمیت دی گئی اورسیاسی وساجی و معاشی قو توں کونظر انداز کر دیا گیا۔ اس تاریخ نو لیی میں عوام کو تاریخ سے بالکل نکال دیا گیا۔ جب تاریخ پر شخصیتوں کو تسلط ہوا تو اس کا نتیجہ بیہ ہوا کہ سیاستدانوں اور حکم انوں نے ان شخصیتوں کے افکار ونظریات اور اعمال کواپنے لئے راہنما بنایا، جس کی وجہ سے حالات کے مطابق نے خیالات وافکار پیدائہیں ہوئے اور معاشر واسی ایک مرحلہ پر آ کر شخصر کررہ گیا۔ تاریخ میں معاشر سے خیالات وافکار کی ضرورت رہتی ہے، اس لئے جب تک معاشر و تقلید سے تخلیق کی طرف نہ آئے ، وہ پس کی ضرورت رہتی ہے، اس لئے جب تک معاشر و تقلید سے تخلیق کی طرف نہ آئے ، وہ پس ماندہ ہوتا چلا جاتا ہے۔

دوسرے شخصیات معاشرہ میں سیاسی خاندانوں کو مشکم کرتے ہیں، جو نے لوگوں کو آگے بڑھنے سے روکتے ہیں اور سیاست واقتدار پراپی اجارہ داری قائم کر لیتے ہیں۔اس لئے معاشرہ کو شخصیات کے سے نکالنے کی بھی ضرورت ہے۔

مطالعہ پاکتان کا تیسرااہم موضوع ہے کہ پرصغیر ہندوستان میں آگریزوں کی آید کے بعد مسلمانوں پرظلم ہوااور آئیس سازش کے ذریعہ پس ماندہ رکھا گیا، آگے چل کر ہندو بھی اس سازش میں شریک ہوگئے۔مسلمانوں کی مظلومیت اور پس ماندگی کی بنیاد ڈبلیو، ڈبلیوہ نٹر کی رپورٹ ہے جس میں اس نے بنگال کے مسلمانوں کی پس ماندگی کا ذکر کیا ہے۔ جب کہ یو۔ بی میں مسلمان پس ماندہ نہیں تتے اور اپنی تعداد کے حساب سے زائد حقوق جب کہ یو۔ بی میں مسلمان پس ماندہ نہیں تتے اور اپنی تعداد کے حساب سے زائد حقوق

ر کھتے تھے لیکن اس پس ماندگی اور سازش کو ابھار کر تقسیم کو جائز ثابت کیا گیا ہے۔

مطالعہ پاکستان کی کتابوں میں زبان استعال کی گئی ہے، وہ بے انتہا رکیک اور غیر او بی وغیر معیاری ہے مثلاً ہندوؤں کے بارے میں جب بھی ذکر ہوتا ہے آئہیں مکار ، فریبی ، دھوکہ باز ، را ہزن ، دشمن ، نگ نظر اور متعصب کہا جاتا ہے۔ اور اس کہاوت کو ککھا جاتا ہے کہ '' منہ پر رام رام ، اور بغل میں چھری'' ۔ ہندو ذہنیت کو جانکیہ ، جو کہ ارتھ شاستر کا مصنف ہے ، اس سے تشبیہ دی جاتی ہے جوریشہ دوانی اور جالبازی کی تبلیغ کرتا ہے۔

ہندوؤں کے مقابلہ میں مسلمان روادار، دوست، مہمان نواز، اور معاہدے کے پابند رہنے والے ہیں۔ بیان فاتحین کی اولا دہیں کہ جنہوں نے ہندوؤں کوشکستیں دیں اور ہندوستان برحکومت کی۔

سوال بیہ کہ کیا مطالعہ پاکتان اس عزائم کو پورا کرسکا کہ جوریاست کے مقاصد سے؟ اس کا جواب نفی میں ہے، نو جوان نسل ان گھسے بے افکار سے بیزار ہے۔ بیمضون تعلیمی اداروں میں قطعی مقبول نہیں ہے۔ کیونکہ اس میں تاریخ کو کیک طرف انداز میں پڑھایا جاتا ہے۔ اس لئے بیتاریخی شعور پیدا کر رہا ہے، جس کی وجہ سے نو جوان نسل تاریخی شمل سے قطعی بیگانہ ہور ہی ہے۔



## انگلستان میںٹریڈیونینز کی تاریخ کاایک خاکہ

یورپ میں شعبی انقلاب کی ابتداء سب سے پہلے انگلتان میں شروع ہوئی۔ 18 صدی کے وسط میں انگلتان کی سرز مین اس لئے اس انقلاب کے لئے تیارتھی کیونکہ یہاں پارلیمانی جمہوریت کی وجہ سے معاشرے میں خیالات کے اظہار کی آزادی تھی۔اوراس کی آزادی عملی تھی کہوگ آزادانہ طور پر تجر بات کرسکیں ،اس وبنی ماحول کے ساتھ ساتھ یہاں کوئلہ اور لو ہے کی کا نیس تھیں جو خام مال مہیا کر رہی تھیں ،ستی مزدوری اس لئے منڈی میں متنی کوئلہ مشینوں کی وجہ سے زراعت میں انقلاب آگیا تھا اور بیروزگار کسان شہروں کا رخ .

اس وجہ سے شہروں کی آبادی بڑھ رہی تھی۔ جولوگ فیکٹریوں میں کام کرتے تھے، ان کی رہائش، خوراک، صحت، اور تعلیم کا کوئی انتظام نہیں تھا۔ فیکٹریوں میں کام کے دوران حادثہ کی صورت میں وہ کی مالی امداد کے سختی نہیں تھے۔ حادثہ کی صورت میں وہ کی مالی امداد کے سختی نہیں تھے۔ کسی بھی قتم کی پنشن یا انشورنس کا رواج نہیں تھا۔ بیلوگ فیکٹری کے قریب پکی آبادیوں میں رہتے تھے، جہاں نہ پانی کا انتظام تھا، نہ گندے پانی کی نکاسی کا سوچا گیا تھا، اس پرظلم میں میں رہتے تھے، جہاں نہ پانی کا انتظام تھا، اور ہفتہ میں کوئی چھٹی کرنے کا تصور بھی نہیں تھا۔ کام کرنے والوں میں مردوں کے ساتھ کور تیں اوران کے بچ بھی ہوتے تھے۔ کام کرنے والوں میں مردوں کے ساتھ کور تیں اوران کے بچ بھی ہوتے تھے۔ ان حالات میں میہ مردور بیاری، بیروزگاری، فاقہ زدگی، اور جہالت کا شکار رہتے

ہوئے، سر ماید دارانہ نظام کے لئے پیدادار میں حصہ لیتے تھے۔لیکن جہاں یہ مسائل تھے، وہیں اپنے ذہن بھی تھے کہ جوان مسائل کے طل کے بارے میں سوچتے تھے۔اس وقت تک انگلتان میں سب لوگوں کو ووٹ کاحتی نہیں تھا، یہتی صاحب جائیدادلوگوں کو تھا، اس وجہ سے پارلیمنٹ میں ہی لوگ آتے تھے اورا یسے تو انہین بناتے تھے جوان کے مفادات میں ہوں۔

فیکٹری کے مالکوں اور صنعت کا روں کوسب سے بڑا خطرہ پیتھا کہ مزدوروں میں یک جہتی اور اتحاد نہ ہو، کیونکدا گران کے پاس کوئی وسیلہ، طاقت یا ہتھیار ہوسکتا تھا تو یہی کہ متحد ہوکراینے حقوق کے لئے جدوجہد کریں۔اس خطرے کورو کنے کے لئے 1799 سے 1824 تک انہوں نے ایسے توانین ٹافذ کئے تھے کہ جن کے تحت لوگ اکٹھے یا متحد نہیں ہو سکتے تھے۔1829 سے1834 کے عرصہ میں مز دوروں کی جانب سے ایسی بہت ہی کوششیں ہوئیں کداینے حقوق کے حصول کے لئے ''ٹریڈ یونین'' بنائیں، مرحکومت کی جانب سے ان کی بیروششیں ناکام کردی گئیں۔۔۔لیکن مزدوروں نے ان ناکامیوں کے باد جودان کے خلاف جوتوانین تصان کوتبدیل کرانے ،اپنی تخواہوں میں اضافے اور کام کے اوقات میں کی کے لئے جدوجہد جاری رکھی۔اس دوران میں گئ ٹریڈیو نینز بنائی گئیں،کین 1833 میں ایکٹریڈ یونین وسیع بنیادوں پر بنائی می دھرا پڑ سیشنل کن سولی ڈے ٹڈٹریڈ یونین'' (Grand National Consolidated Trade Union) اس يونين كي شاخيس یورےانگلتان میں قائم کی گئیں،ان ممبران کے لئے سالاندایک شلنگ فیس رکھی گئی۔گر تمام مزدوروں کوایک وسیع تریونین میں جمع کرنے کا پینچر پیکامیا بنہیں رہا۔

اس کے بعد یہ تجربہ ہوا کہ مختلف پیشہ ورلوگوں نے اپنی اپنی ٹریڈیو نینزینا کیں، جیسے معمار اور جولا ہے وغیرہ۔انہوں نے خود کواپنے پیشوں میں ماہر ہونے کے ان مزدوروں سے خود کوالگ کرلیا کہ جو کسی صنف یا پیشہ میں ماہر نہ تھے بلکہ محض مزدور تھے۔۔۔لیکن

منعت کاراس تفریق ہے بھی مطمئن نہ تھے اور ان کی کوشش تھی کہ فیکٹری میں اندریا باہر ماہرین یاغیر ماہرین کی کوئی ٹریڈیو نین نہ ہو۔اس لئے وہ کسی کوملا زمت میں رکھتے ہے تبل اس سے میکھالیتے تھے کہ وہ کسی ٹریڈیو نین کامبر نہیں ہے۔

ساتھ ہی حکومت نے لوکل مجسٹریٹ کو بیا ختیار دیدیا تھا کہ وہ کسی بھی ٹریڈیو نین کے لیڈر کوسز ادے سکتا ہے۔

ال مرحلہ پر پیشہ ورٹریٹر یونینز جن میں انجینئر ز،اور طیک فی شنز وغیرہ شامل ہے،ان
کا خیال تھا کہ معاشر ہے کو انقلا بی طور پر تبدیل کرنے کی ضرورت نہیں ہے، بلکہ اس کی
اصلاح کی جائے، اور سرمایہ داری نظام میں رہتے ہوئے معاشر ہے کوترتی کی جانب لایا
جائے۔اس کے مقابلہ میں کا رپینٹرز،مو چی،اور کا نوں میں کام کرنے والے مزدوروں کی
یونین تھی جو کہ متحد ہوکر اپنے حقوق کے لئے مزاحت کی پالیسی اختیار کرنا چاہتے تھے، یہ
اصلاح کے بجائے اس کے قائل تھے کہ تی اور تشدد کے ساتھ حکومت کو مجبور کیا جائے کہ ان
کے مطالبات تسلیم کرے، اس لئے بیاسٹر ائیک، دھرنا اور ہڑتال کے ہتھیاروں کو استعمال
کرنا جا ہے تھے۔

اس دوران ٹریڈ یونینز اورصنعت کاروں کے درمیان قانونی جنگیں بھی ہوئیں۔ایک مقدمہ میں صنعت کاروں نے ٹریڈ یونین پراس جرم پر مقدمہ کردیا کہ ان کی اسٹرائیک کی وجہ سے انہیں زبردست مالی نقصان پہنچا ہے۔اس لئے آخر میں ٹریڈ یونین کے راہنما اس نتیجہ پر پہنچ کہ ان کی کامیا بی کے لئے ضروری ہے کہ وہ سیاست میں حصہ لیں، اپنی پارٹی بنا کیں، اور پارلیمنٹ میں جا کروہاں اپنے حق میں قوانین بنا کیں۔صرف اس صورت میں بنا کیں، اور پارلیمنٹ میں جا کروہاں اپنے حق میں قوانین بنا کیں۔کونکہ ان کے خیال کے وہ قانونی اور دستوری طور پراپی جدوجہد میں کامیاب ہو سکتے ہیں۔کونکہ ان کے خیال کے مطابق جب تک پارلیمنٹ میں امراء،صنعت کار، اور سرمایہ دارر ہیں گے، وہ قوانین کو اپنی حق میں منظور نہیں کرسکیں سے۔اس مصوبہ کے تحت انہوں نے دولیوں نے دولی کی اس منظور نہیں کرسکیں سے۔اس مصوبہ کے تحت انہوں نے دولی پارٹی، کی تشکیل کی۔

جس نے انگلتان کی تاریخ میں مزدوروں کی جدوجہد کو آ کے بڑھانے میں حصہ لیا۔لیکن آ کے چل کریہ پارٹی بھی بور ژواہو گئی،اور محض نام کے لحاظ ہے 'لیبر' روگئی۔

بیاس جدوجهد کا نتیجہ ہے کہ آج انگلتان ، پورپ اور امریکہ میں مزدوروں کو بنیا دی حقوق حاصل ہیں۔ان کی ٹریڈ یونینز اس قدر منظم، طاقتور اور معاشی طور پر منتحکم ہیں کہ وہ اپٹے ممبران کی ہرصورت میں کمل حفاظت کرتے ہیں۔

اگر تاریخ کے تناظر میں دیکھا جائے تو بیالک طویل جنگ ہے کہ جس کے نتیجہ میں مزدوروں کومعاشرہ میں باعزت مقام ملاہے۔



## تاریخ کے ماخذ

ماضی کے بارے میں جانے کا بجش اور شوق تقریباً ہرایک ہی کو ہوتا ہے۔ اس لئے
تاریخ یہ فریضہ سر انجام دیت ہے کہ وہ ماضی کی تشکیل کرے اور اس کی معلومات فراہم
کرے۔ اگر کسی معاشرے میں طاقت واقتد ار چندگر وہوں اور جماعتوں نے پاس ہوتا ہے
تو اس صورت میں تاریخ ان کی نمائندگی کرتے ہوئے خود کو محدود کر لیتی ہے۔ لیکن اگر
افتیارات معاشرے کے اداروں میں پھیل جاتے ہیں اور طاقت کسی ایک فردیا ادارے میں
سمٹ کرنہیں رہتی ہے تو اس صورت میں تاریخ کا دائرہ کا ربھی بڑھ جاتا ہے اور وہ معاشرے
کی اکثریت کی نمائندگی کرنے گئی ہے۔ اس ضمن میں اگر ہم اپنے معاشرے کا جائزہ لیس تو
اندازہ ہوتا ہے کہ ہمارے ہاں تاریخ اس لئے ایک محدود اور پابند دائرے میں ہے کیونکہ
طاقت واقتد اربھی چند طبقوں اور اداروں کے پاس ہے۔ اب ہم بادشا ہوں اور حکمر انوں
کے بجائے نوج ن ، جاگیرداروں ، اور بیوروکر لیکی کی تاریخ کلصتے اور پڑھتے ہیں۔ اس تاریخ
سے عوام اور ان کے رول کونظر انداز کر دیا جاتا ہے۔

اس کے بعدد دسرااہم سوال سے پیدا ہوتا ہے کہ جارے پاس وہ کون سے ذرائع ہیں کہ جو ہمیں تاریخی معلومات فراہم کرتے ہیں۔ان میں اولین طور پر ہم داستانوں کا ذکر کرتے ہیں۔ بیں کہ جن میں نیم تاریخی قصے و داقعات کوخوبصورت اور دلنواز انداز میں بیان کیا جاتا ہے۔ الف لیل اگر چدایک داستان ہے، مگراس میں عہد عباسیہ کی ساجی اور ثقافتی تاریخ جملکتی ہے۔
راجہ بکر ماجیت کی کہانیاں، گیت خاندان کے اس حکمراں کے عدل و انصاف ہے بھر پور
ہیں۔ داستانوں کے ذریعہ لوگوں میں ماضی ہے آگی تو ہوتی ہے، مگریہ آگی حقائق پر منی
واقعات پر نہیں ہوتی ہے، بلکہ اس میں تفری کا پہلو ہوتا ہے، اور ساتھ ہی ان خواہشات کی
عکاس کہ لوگ خوش حال اور امن و آشتی کی زندگی گزار تاجا ہے ہیں۔

انہیں داستانوں نے آگے چل کر تاریخی ناولوں کی شکل اختیار کر لی۔ اردو میں اس صنف کو مقبولیت دینے میں عبدالحلیم شرر کا بڑا حصہ ہے۔ ان ناولوں کے لئے انہوں نے ایک فارمولا وضع کیا تھا کہ جس میں مسلمانوں اور کا فروں میں جنگ ہوتی تھی بسلمان ہیرو، عیسائی حسینہ ہے آخر میں شادی کر کے ناول کا طربیہ کے انداز میں اختیام کرتا تھا۔ ان کا ولوں کے پس منظر کو دیکھا جائے تو اندازہ ہوتا ہے کہ بیوہ زمانہ ہے کہ جب ہندوستانی مسلمان اپنی سیاسی طاقت واقد ارعیسائیوں کے مقابلہ میں کھو بچے تھے۔ اب اس فتح کو ناولوں کے اندراور ماضی میں ہی حاصل کیا جا سکتا تھا۔ ان ناولوں کی مقبولیت سے اندازہ ہوتا ہے کہ اس عہد کے مسلمان تعلیم یا فتہ طبقہ کو انہوں نے کافی وہنی سکون مہیا کیا تھا۔

نثرر کے اس اسلوب کو آگے چل کرصادق صدیقی سر دھنوی نے اختیار کیا اور تقریباً 150 ناول لکھ کراپنے زمانہ میں مقبولیت حاصل کی۔ بیاسلوب آج بھی مختلف تاریخی ناول اورافسانے لکھنے والوں میں پہندیدہ ہے اوران کی تحریریں ڈائجسٹوں اور رسالوں میں چھپ کر بڑی تعداد میں بڑھی جاتی ہیں۔

تاریخی ناول نگاری میں اس اسلوب سے ہٹ کر جنہوں نے ایک نے انداز کو اختیار کیا وہ نیم حجازی تھے۔ ان کے ناولوں میں جہاں ایک طرف فتو حات وکا میابیاں ہیں، اس کے ساتھ ساتھ ہی اسلامی معاشرے کے زوال کا المیہ بھی ہے۔ اس کے علاوہ انہوں نے تقسیم ہند کے اثرات پر بھی کھا اور مسلمانوں اور عیسائیوں کے ساتھ ساتھ ہندو دشمنی کو بھی

اجا گر کیا۔

ان تاریخی ناولوں سے جوتاریخی شعور حاصل ہوتا ہے، وہ یہ کہ تو موں کی کامیا بی وفتح مندی کے لئے فوجی قوت و طاقت کا ہونالا زمی ہے۔اس کے ساتھ اگر دینی حمیت وغیرت ہوتو مسلما نوں کے آگے کوئی نہیں تھہر سکتا۔مسلمان معاشرے کا زوال اس لئے ہوا کہ وہ دین سے دور ہوئے ، آپس میں فرقہ بندی کے ذریعہ اتحاد کو کھویا، جس کی وجہ سے بالآخر عیسائیوں، یہودیوں،اور ہندوؤں کی سازشوں میں گھر کرتباہ ہوگئے۔یہوہ تاریخی شعور ہے کہ جومعاشرے کے اکثر لوگوں کے ذہمی میں سرایت کئے ہوئے۔

تاریخی معلومات کا ایک اور ذریع فلم اور ڈرامہ ہے۔ اب تک جوتاریخی فلمیں بنائی گئی
ہیں، ان میں سوائے چند کے جن میں سہراب مودی کی سکندر اور جھانی کی رانی قابل ذکر
ہیں، باتی فلموں کی کہانیوں کا تعلق تاریخی حقائق سے نہیں ہے بلکہ زیب داستاں کے لئے
کہانی نولیس نے واقعات کو بھی منح کیا اور حقائق سے بھی روپوشی کی۔ اس کی ایک مثال
انار کلی کا ڈرامہ ہے، جس کی تاریخی حیثیت تو کوئی نہیں، مگر عوام میں اس کی مقبولیت کے گئی
اسباب ہیں۔ کیونکہ اس میں ایک کنیز کی بغاوت اور ایک حکمراں کا جربے۔ اکبر جو کہ تاریخی
حیثیت میں ایک روٹن خیال حکمراں تھا اس میں ایک تنگ نظر اور ظالم کے روپ میں اُ بجرتا
ہے۔ شاید اس کے کر دار عوام کے جذبات کی نمائندگی کرتے ہیں، اس لئے وہ آئییں پند
کرتے ہیں۔ بیتاریخی شعور، اس فرضی تاریخ پر ہوتا ہے کہ جو تخیل کی پیداوار ہوتی ہے اور
جس میں جذبات واحساسات کو اُبھار کر اس سے کمشل فو اکد حاصل کئے جاتے ہیں۔

تاریخی شعور پیدا کرنے میں شاعری کا بھی بڑا دخل ہے۔ اردو میں الطاف حسین حالی ک'' مدوجذر اسلام''اس کی ایک عمدہ مثال ہے۔ اس میں مسلمانوں کے عروج کی داستان بھی ہے تو ان کے زوال کا المیہ بھی شبل نے پھی نظموں کے ذریعہ مسلمانوں کے دور حکومت
کی شان و شوکت کو اجا گر کیا، تو اقبال کے ہاں ماضی کی عظمت جگہ جگہ ان کے اشعار میں
دلوں کو گر ماتی نظر آتی ہے۔ حفیظ جالندھری کی'' شاہنامہ اسلام'' کو بھی اسی زمرے میں
شامل کیا جا سکتا ہے۔ شاعری کے ذریعہ جس تاریخ کی تشکیل کی گئی، اور اس سے جو تاریخی
شعورا بھرا، اس میں دور عروج کی عظمت سے فخر کے جذبات پیدا ہوتے ہیں، تو زوال ایک
المیہ کی شکل میں اُبھر کر آتا ہے جو بے بی اور مجبوری کو ظاہر کرتا ہے۔ لیکن میتاریخی شعور کو کی
ایساراستنہیں نکالاً کہ جس کے ذریعہ زوال کے چکر سے آزاد ہوا جائے۔ یہ یا تو دعاؤں پر
انساراستنہیں نکالاً کہ جس کے ذریعہ زوال کے چکر سے آزاد ہوا جائے۔ یہ یا تو دعاؤں پر

تاریخ نویی میں اس وقت تبدیلی آئی کہ جب مغربی تعلیم کے ذریعہ تحقیق کے فن کو سیما گیا۔ یور پی تعلیم یا فقہ مورخوں نے تو اگریزی کواظہار کا ذریعہ بنایا، اور اردو میں مولوی ذکاء اللہ نے تاریخ ہندتو لکھی، مگر اس میں پرانے اسلوب کو برقر اررکھا، یعنی قدیم ما خذوں سے مواد کواکٹھا کر دیا مگر اس کا تجزیہ نہیں کیا۔ محمد سین آزاد، مولوی چراغ علی، اورشیل، ان چند مورخوں میں سے ہیں، جنہوں نے اردو میں تاریخی موضوعات پر لکھا۔ اردو میں لکھنے والے اکثر مورخوں نے جب اسلامی تاریخ کھی تو اسے عقیدت کے ساتھ، تو اب کی غرض سے لکھا۔ اس کے بان تجزیہ اور تقید کی کوئی مخبائش نہیں ہے۔ حال ہی میں شاکع ہونے والی کتاب کے بارے میں ایک بارے میں ایک رہویو میں کہا گیا ہے کہ اسلام کا سفر، مصنف سیرعلی اکررضوی کی کتاب کے بارے میں ایک رہویو میں کہا گیا ہے کہ

''سیدعلی اکبررضوی کی کتاب برای عقید تمندی ہے کھی گئی ہے۔' للبذا جو تاریخ عقیدت مندی اور تواب کی غرض سے کھی جائے گی ،اس سے پیدا ہونے والے تاریخی شعور کا انداز ولگایا جاسکتا ہے۔ لہذا میح تاریخی شعور کو پیدا کرنے ،اوراہ اُبھارنے کے لئے الی تاریخ نو لیمی کی ضرورت ہے کہ جو تجزیاتی اور تنقید سے بھر پور ہو۔ایک الی تاریخ کہ جواہل اقتدار تک محدود نہ ہو، بلکہاس کے دائر ہے میں پورامعاشر ہاوراس کے طبقے ہوں۔

تاریخ نویسی میں یہ بات بھی یادر کھنے کے قابل ہے کہ اسے ہے مواد اور نے خیالات وافکار کی روشنی میں بار بار لکھاجائے۔اسکالرشپ کے بارے میں کہاجا تا ہے کہ اسے برایر متحرک رہتے ہوئے آگے بڑھتے رہنا چاہئے۔اگر تحقیق ایک جگہ مرکز ہوجائے گاتواس کے ساتھ ہی تاریخی شعور بھی تھٹھر کر جامد ہو جائے گا۔ ہرنسل کو اپنے وقت اور تقاضوں کے تحت تاریخ کی نتی تعبیر اور تفییر چاہئے ہوتی ہے۔اس لئے تاریخ کو وقت اور زمانہ کے مطابق نئے انداز اور اسلوب میں ڈھالتے رہنا چاہئے۔

